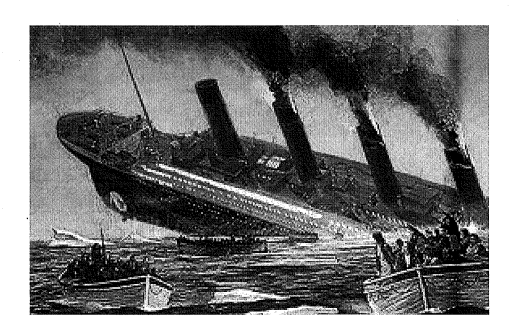
# 100th Anniversary of the Titanic: A Halachic Analysis



Rabbi Efrem Goldberg
Boca Raton Synagogue
Pesach 2012/5772

# This article was published in the Yiddish-language Forward on April 16, 1912

Sunday at 10:40 p.m., a large iceberg tore through the starboard hull of the Titanic. For half an hour the crew and engineers of the ship labored intensively to "heal the wound," and plug the hole, but it wasn't possible. And at around 11 p.m., a wireless telegraph sent the sad news from the steamer out across the vast waters of the ocean that the Titanic was sinking

From that moment on, the telegraph operator worked ceaselessly. As a loyal soldier at his post, the operator stood by the wireless telegraph calling for help. The desperate call was heard by numerous steamers sailing hundreds of miles from the site where the Titanic struggled with the ocean. For less than one half hour, the operator sent word of the perilous situation incessantly. The last telegram from the Titanic was received at 27 minutes past 12. The message was unclear, but it was evident that the Titanic was barely holding on and was sinking. The steamers received no additional news from the Titanic. Only the waves and the lifeboats carrying the few hundred women and children who had been rescued in time off of the wounded steamer — only they, perhaps, heard the last desperate wheeze, the last whistle signal that the Titanic released.



It was precisely 36 minutes after 11 when the steamer Olympic received the Titanic's telegram that women and children were being loaded into lifeboats. Within 51 minutes prior to the Titanic's sinking, the lifeboats were lowered, and in those 51 minutes the lifeboats were able to get far enough away from the steamer so that as she sank, they weren't pulled under along with her.

It's probable, but we don't know for certain why the lifeboats were able to float far enough away on an ocean thick with ice. Those conditions disrupted many ships from searching for the wounded steamer. It's likely that many of those lifeboats perished along with their mother ship.

It must have been a hideous, terrifying scene lowering the women and children in the lifeboats and watching them circling round and round on an endless watery wasteland. It all took place in darkness. From time to time, the Titanic released flares and for a moment, the ocean, the ship and the terrified people were lit. And soon enough it was dark again, darker than before. And in the darkness, lifeboats full of women and children were lowered onto the water. One can imagine the bitter scenes of leave-taking as women and daughters said a last "farewell" to their husbands and fathers. One can picture the distressing screams slicing through the night's darkness as, one after another, the lifeboats departed from the wounded colossus.

We don't know as yet how many lifeboats were lowered or how many were available on the Titanic. However, it's generally accepted that she wouldn't have had more than the number necessary to rescue slightly more than half of the passengers and half of the crew. There were supposedly enough lifeboats for a rescue of approximately 1,800 individuals. It's likely there were also enough life preservers for everyone. It's doubtful, however, that they could all have been rescued unless the Carpathia would have been able to get there as soon as the lifeboats were lowered and the men threw the life preservers on and jumped into the ocean. But it took several hours before the Carpathia got there.

What the Carpathia witnessed at the site of the catastrophe will only be made available Thursday evening, when the steamer arrives in New York. We can already imagine, however, that she found a few lifeboats floating on an ocean full of ice floes. And coming from those lifeboats, it's likely, she heard desperate cries echoing across the vast expanse of sea. She probably found shards of wood and other pieces of the sunken Titanic.

In the four to five hours until the arrival of the Carpathia, the women and children sitting in those lifeboats were probably desperately seeking any sign of rescue. It's easy to imagine what long hours they endured. It's likely there will never be a satisfying description of the accident nor enough facts to explain the sinking of the Titanic. That information lies secreted below, having sunk into the depths, along with the ship's captain, its crew and the tragic Titanic.

Mrs. Sam Aks (Leah Rosen), 18, was born in Warsaw, Poland [1] on 18 March 1894 [2], the daughter of Morris Rosen, who in 1912 lived at 25 Brunswick Street, London.

She boarded the Titanic at Southampton with her baby son Frank Philip Aks (ticket number 392091, £9 7s). Leah and "Filly" had left their home in London for 195 Chapel Street, Norfolk, Virginia where Leah's Husband Samuel, a tailor, was waiting for them.



On the night of the sinking Leah Aks was forced up to the boat deck she found herself next to Madeleine Astor. Upon seeing the baby Mrs Astor removed her shawl and wrapped it around him. Not long after as Leah stood on the deck clutching her baby son he was suddenly torn away from her and tossed into lifeboat 11 which was being prepared for lowering, as she struggled to retrieve him she was restrained by crewmen who thought she was trying to rush the boat. Filly was caught by Elizabeth Nye who sat him on her lap, later she wrapped him in a steamer blanket to keep him warm [3]. Meanwhile Leah, still in a state of shock, was pushed into lifeboat 13 next to Selena Rogers Cook.

After their rescue Leah and Selena were walking together on the deck of the Carpathia when an Italian woman (possibly Argene del Carlo) passed them holding a baby, Leah recognized Filly at once. She went to Captain Rostron and appealed to him to help her get her baby back, he took the two women to his room and asked each to provide proof of identity. Leah was able to describe a birthmark on Filly's chest and he was returned to her [4].

She was so grateful to Captain Rostron of the Carpathia for her rescue that the following yearly giving birth to her only daughter she named her Sarah Carpathia Aks. But the nuns at the hospital when filling out her birth certificate put down Sarah Titanic Aks!

The bitter cold she had endured in the lifeboat while awaiting her rescue had permanently damaged her eardrums and she suffered from a partial loss of hearing for the rest of her life. Mrs Aks died on 22 June 1967 and was buried at Forest Lawn Cemetery, Norfolk, Virginia.

#### Notes

- 1.Listed as Russian.
- 2. Mrs Aks gave conflicting years for her birth during her lifetime which might lead to the conclusion that she, like many other people, did not really know when she born. Leah Aks always claimed that she was 17 on the Titanic, but if she was born in 1894, she was 18. Two newspapers conducted lengthy interviews with her after the sinking. They reported that she was 21-years-old at the time (though she may have made herself older). The Board of Trade lists and the immigration reports also give ages between 17 and 21.
- 3. The shawl and blanket are now on display at the Mariners' Museum, Newport, Virginia
- 4. An alternative version of the story describes how it was the fact that Filly was Jewish was the critical factor in his identification. He had been circumcised!

Rabbi Yehudah David Eisenstein, an Eastern European Jew who found refuge in America at the age of eighteen, was, through over forty years of literary activity, a huge publisher of a series of "Otzarot" addressed to the Eastern European Jewish readership. Eisenstein's work began with a ten-volume encyclopedia in Hebrew titled; "Otzar Yisrael" (New York 1907–1913), and continued with many books, all the titles of which began with the word "Otzar". Throughout his life time of over a hundred years, Eisenstein supported his family as a producer of women's lingerie, and used his spare time and money for the promotion and publication of many books including: "Otzar Midrashim" (New York 1915); "Otzar of Laws and Customes" (New York 1917, Hebrew: "Otzar Dinim u-Minhagim"); "Otzar of the sages interpratations" (New York 1918, Hebrew: "Otzar Derushim"); "Otzar of Sermons" (New York 1919, Hebrew:" Otzar Derashot"; "Otzar of Commentaries on the Passover Haggadah" (New York 1920, Hebrew: "Otzar Peirushim al Haggadah shel Pesakh); "Otzar of the saying of the Sages" - Concordance (New York 1922, Hebrew: "Otzar Ma'amarei Hazal"); "Otzar of Biblical sayings" (New York 1925); "Otzar of Travels" (New York 1926, Hebrew: "Otzar Masaot"); "Otzar of Debates" (New York 1928, Hebrew: "Otzar Vikuhim"; "Otzar of Ethics and Virtues" (New York 1941, Hebrew: "Otzar Musar U-Midot")

# Otzar Zichronosai Rabbi Yehuda Dovid Eisenstein New York, 1929

אשתו של שטרוים לא אבה לעווב את אישה ונשארה על האניה וטבעו חבוקים יחד על מכסה האניה כאמרה כמו רות באשר תלך אלך ושם אקבר". אסטור הושיב את אשתו הצעירה על הסירה ובעצמו נשאר על האניה. רבים מהנצולים בסירות מתו מן הקור החוק ששר בעצם תקפו מחמת קרבת צוקי הקרח. הסירות שטו בים שמונה שעות עד אשר הניעה האניה קרסטיא להצילם, כי שמעה קול האסון ע"י מכונת מרקוני במרחק שבעים מיל. האניה קרפטיא באה לחוף מיארק 21 אפריל, ועלית נמצאו הנוסעים הניצולים. התרגשות של המון הנאספים לקבלת הנצולים היתה גדולה מאד, אלה שמחו שנשארו בחיים ואלה התאכלו והתעצבו על קרוביהם שמצאו קברם במצולות ים. – אניה אחרת שנשלחו למצוא את גוית המתים מצאו את גוית איוידור שטרוים אך לא מצאו את גוית אשתו. כאשר הובא איוירור לקכורה ביום 13 מאי הססידו אותו ראש העיד גיינר והעשיד האדיר קרגגי והבאנקיר יעסב ה' שיף. הקהלה מוכי טיפיורי בבראנקס הציבה לכבוד איזידור שטרוים ואשתו אידא חלון בזכוכית מצוירת וחרות עליה וכרון המאורע. נעשו עוד וכרונות ואוכרות לנשמות המתים. משפחת שטרוים נדבה סכום של מאת אלף דולאר לחברות המתעסקות בחנוך בני הנעורים ועוד שמונים וחמשה אלף דולאר חלקו בין מוסדות צדקה שונים.

1912 אפריל 14-אסון איום ונודא קדה לאנית שיטאניק' היותר גדולה מכל האניות ונבנתה. באנגליא: בסעם הראשונה לנסיעתה לאמריפא נשברה בלב ים ע"י התנושות עם צוקי קרח שהיו שטים בדרכה, וירדה במצולות, וטבעו אקף ושש מאות נפשות וביניהם הימודים איזידור שטרוים בן 67 שנת ואשתו אירא, ובנימין גוגנהיים בן 47. שניהם עשירים ארירים בעלי מיליונים דולארים, עם עוד שני יהורים עשירים הנרי ב' הארים מנהל בתי תיאטרון בנויארק, ואמיל בראנדייס מאמאהא נברסקא בן 48 שנה. בין הנטבעים מגרולי הנוצרים היו המיליוניר קולומיל" אסטור והסופר האנגלי הנודע בשם, סטעד. מספר הגוסעים במחלקה הראשונה 330, במחלקה השניה 320, במחלקה השלישית 760, מלחים ומשרתים 940. בס"ה 2340 איש. ונצולו מהם 210 נוסעים במחלקה הראשונה, 126 במחלקה תשניה, 200 במחלקה השלישית, 210 מלחים ומשרתים, בס"ה 745, ונטבעו 1595 נפשות. דב החובל קפטן סמיט לא חרל לפקד ולסקח על הסדרים עד הרגע האחרון במשך שחי שעות עד שהגיעו הגלים למעקת המצפה שעליה עמד, וירד עם האניה. רנעים אחדים לפני הפרידה התסוצצו היורות, והאניה ירדה במים אדירים. במחלקה השלישית לא נסעו יהודים מהגרים מסני שהאניה יצאה מאירוסא בחנ הפסח. בעת האסון קפצו איוה נוסעים לתוך הים, ויש אשר מהרנו במבוכה ובמבוסה שדרכו איש על רעהו בחפום לרדת בסירות. לפי פקודת רב החובל הורידו מתחלה חנשים והילדים ואח"כ הגברים. R. Gedaliah Silverstone (1871, Jasionowka, Poland - 1944, Jerusalem, Palestine) was a prominent Orthodox rabbi and author in the United States at the beginning of the twentieth century. Rabbi Silverstone studied in the Yeshivos in Ruzhany and Telz until 1891, when his father moved his family to Liverpool. Rabbi Silverstone was appointed the rabbi of the Orthodox Congregation of Belfast in 5661 [1901]. He visited America in 5665 [1905] to sell his books. The following year he decided to settle there because he could not support his large family in England and he was appointed rabbi of the Combined Congregations of Washington, D.C. R. Silverstone.

As opposed to other American rabbis of the period, his publishing endeavors were supported by the community at large and he issued pamphlets of sermons on an almost annual basis. He had little difficulty in attracting benefactors to defray the publishing costs. R. Dov Ber Manischewitz of Cincinnati and Noah Musher were among his patrons and he repeatedly reported that his works were eagerly sought after by preachers.

In 1901, Silverstone was appointed rabbi of the Orthodox Congregation in Belfast, Ireland. In 1905, he immigrated to the United States as he accepted the rabbinite of the Combined Congregations of Washington D.C. In 1941, after a few unsuccessful attempts, he finally achieved his goal of settling in Israel. He lived there until he died in 1944.

#### דרוש תחת החופה

שני כוסות שנותנים לשתות להחתן כלה תהת החופה. אחר נקרא כוס של ברכות אירוסין, ואחד נקרא כוס של ברכות נשואין.

רעים אהוכים! אתם שותים שניכב יחריו מכי הכוסות לומו לכם שיש אוםנים שונים אחר הנשואים, שיש עתים לטוכה ועתים לרעה חו"ש, ואתם שותסים לשתות יחד מכום של כרכה והצלחה מעושר וכבור, וצריכים אתם ליתן הודיה ושבח לחבורא. וכן חו"ש לשתות מכום ג"ב שותפים אתם הוריה ושכח 5y 3"3 כום וה כרכתיכ כום ישועות אשא וכשם ה' אקרא צורה וינון אמצא וכשם הי אטראל כשם שמברכיו על הטוכח כך מכרכין הרעח.

וכן ראינו שוה איזה שנים שאירע עם חספינה חגרולה טיטאניק. והסמינה היתה כארמון מלכים, אשר דק עשירים נרולים עכרו כה את הים. וכאמצע הלילה נשכרה הססינה ע"י חד פרח, שמרוים עם איזיראר ושמח נסע גם אשתו, וכעת שנתנו כערה סטנה לחציל את נמשה לכלי יכלע אותה הים העמוק, אפרה לכעלה, כשום אופו לא אעוכד בעת כואת, וכאשראתה

2. Pninim
Yekarim
Rabbi Gedaliah
Silverstone
Washington, 1916

תמות, שם גם אני אמצא את קברי. כי שתינו יחדיו מכי הכוסות תחת החופה. מכוס של כרכה והצלחה ועשירות, כמו כן שתינו מכוס השני. ואם עך היום שתינו מכוס של הצלחה, כעת גם אשתה עמד מכוס השני של מרעניות. וזה הוא הסיסכול האמיתי, מאשה יקרה, אשר לעולם לא נשכח את שמה וזכרה. אשר היתה נתונה לבעלה ער השעה האחרונה אשר מצאו את סכרם במצולה, זהו סימכול לאשת יהודית.

אכל אתם חתן וכלה תזכו לשתות כל ימי חייכם. רק מכום של כרכה והצלחה ועשירות אם רק שיהיה אצליכם שלום בית.

ולרסו לוה, אשר יתנו לשכור כום להחתו תחת החופה, לכך הטעם כחו"ל כדכות, וגם חרכו כית המקדש כמו שנשכענו. תדבק לשוני לחכי אם לא כ"ו, אוכור על ראש שפחחי. יש פעם אחר לדעתי, להחתו כלה. כי כעת כי סרסו לוה יכולים לשתות שלם. לחיים לחבירו ולשמוח אתו, ונובל לאנד יחדיו בכום וח חתן וכלה, לכרף עליו ברכת נשואין לחיות בשלום ושלוח כל ימי חייהם, אכל דק כעת שהכלי חוא שלם, אכל בעת משכרו, לא נוכל אף לינע ברסיסים, כי יוכל

לחזיק, ולפצוע את הידים ויטיל ארט בכל הגוף, עד כי הסכנת גרולת וקרום לכות מזה.

כן צריכים אתם להיות לכלי שלם באחרות, ואז יהיה העולם אצליכם הגן עדן. אבל אם חו"ש שלא יתיה שלום ואחדות ויהיה לכלי שבור. אז צריכים אתם לזכור על הרגע הזה, ויעלה על לבבכם את הכום ששבר החתן תחת החופה, ואקוה שלא תשכחו את דברי כל ימי חייבם, ותוכו לחתונת בסף ולחתונת זהם.

### 3. Beis Yaakov

R. Yaakov Meskin (d. 1956)

Burlington, Vermont

If a man disappeared on the Titanic, is his wife an Agunah forever?

# סימו מ"ם

נידון ענונה אחת שנטבע בעלה בהאניה "טיטאניק"

אם יא זוה יכול לראות ולהרגיש היטב איך היה הסעשה ררכר תנראת לעינים הוא.

אבל לשהוח בספעה נרולה כרי לראות יציאת נסשם של אחרים והו רבר בלחי אפשר להאטינו בחודת וראי וסשום והטעם של הספי"ם כראה לענ"ר רביון רהמתיצות של הספינה מעכבות אותו ולשום בים חוי בסים שיש להם סות.

זכמו שכתב הט"ו בט"ו י"ן מעשה היה כימות הקרה שננרלו חמים והיה אחר הולך ע"פ המים מלמעלה על הנלירה והיה שם משם פתוח כמו שרנילים להשקות הכתמות תכל שם לאוחו מקום שהוא פתוח ונשבע והמים היו שאין להם סוף והתירו איטתו ואחר סהם חיה מחרש"א ו"ל.

והביא ראית מיכפות הי קכ"א טלשון רש"י אנטי במקומו כמים קנש"י שאין שם טים חיים ושטר במקומו כמים שי להם סוף דמי שאינו יכול לטום עים בים ברחוק תלכך אם אימא רפליק הוה קחדי עכ"ל הט"ו. א"כ הפא נמי דכיון דהמים שבטחיצות הפסינה עומר בטקומו הוי במים שיש להם סוף רכיון שאינו יכול לשוע לפרחות ואם איתא רקסליק הוי קחדי ונוכל לסמוך על פברת מבכי"ט בדין זה דענונה דכיון רמים שאין להם מוף אינו אלא מירוכנן דמראורייתא אולינן בחל רוכא והיפא דאימא אומינא רמיבת שאין יכול לשום מפני הפחיצות של הספינה הוה כמים שיש להם סות.

וכמן שהביא ס"ע בא' שקשור רגלו בלוח המפינה ונטכעה הספינה אשתו מותרת דכיון ראינו אלא מדרבנן ואין לנו כח לאמוד לכתחלת רק רומיא דתנהו עוברא שנוברו בנכ' אכל בהצטרף עוד רבל אחד בנ"ד שהיו דגליו משורות בלות שאפילו מזרמן לו דף לא יובל לישוש ולהנצל אין לנו בה לאמוד ומחומיף על דברי תבמים עביל.

ואפנם ראיתי "במנחת משה" שמכיא בשם "הפנים מאירות" רביון והבמים התמידו במים שאין להם מיה שום הרוא לאימור ראורייתא וראייתו של פמ"א משי"ע אהע"ו מי "ין מעיף ל"מ בנפל לים והעלו רגל אחת מארביבה ולמעלה ראם היה סימן מובהק ביותר כרגלו סומכין עליו לומר שהוא מן האיש שנפל עב-ל. והקשו הלא בנטבע במשאל"ם לא היה רק אימור ררבנן ומאיסור ררבנן מספינן על סימן אחר.

שאלת בנידון עוונה אחת שומע בעלה למרינה הים על האניה "טימאניק" ונטבע והוא אחר מתושבי עירנו נאוואסראנא פלך חערסאן ושמו שמעון טיחנער

עיתו (מווצבואנא פקר ותרסאן ושנו שניתן טייתנו נחשאיר אחריו אשה צעירה ליבים ושלטה בנים קטנים בלא משען ומשענה והפצירה האשה האומללת אותי בכקשות תכופות שאורה לה את הדין תורה אם מותרת להנשא לאחר אם לא ונם צעהת מדוע צויתי על בניה שלא יאמרו עריש ואמרתי לה כי בענינים חסורים כאלו ירא אובי להכנים ראשי ולפי ששקרו חכטים על תקנת בנוח ישראל לכן לקחתי פנאי ולעיין בזה ולחפש כחא התיחרא. זוה אשר בתבתי לכ' ארטו"ר הנאון אמתי המפורתם מופת הרוד סיין ר' יצחק יעקנ דאכינאווין וצ"ל הנאב"ר ורים רס"ה מאנעוועו.

תשוכה כע"ה והוא רסיי"ל באהע"ו סיפן י"ו ראוחו שנפל לים אפילו טבע בים הגדול אין טעירין עליו שפת שמא יצא מפסום אחר כי אם הוא בסים או אי אפשר שיחיה אלא כפים שאל"ם חיישינן שמא יצא בסקום אחר אכל במים שיל"ם ויכולים לראות כל סביכיו שלא יצא אם כן בודאי הוא מת עב"ל.

ובק-ע מכיא שם רעת הרכ המכו"ט שרעתו להלק כין נפל לסים שאין להם סוף וכין באו המים אל החרר שבספינה שזה אין נקרא סים שאין להם סוף מאחר שנשארו בחרר עכ"ל הק"ע.

וא"כ כהאניה טיטאנים שירוע לכל ע"י הנוסעים הנשארים שנשנרת האניה בחתיכת נליד וקרה ותיכף באו המים אל הספינה ושם נשכעו האנשים ולא ישנשלו למים ולא מקרי מים שאין להם סוף וכוראי לא יצא למקום אחר אלא נטבע הוא כססינה והוי כשים שיש להם בוף. ואפילו לרעת הב"י שכתב בק"ע וזיל כל שהער הנמלט ען הספינה היה בהול על נפשו באשר אימת מות נפלו עליו וברוחק שנמלם אל תוך הספינה הקטנה וא"ב אי אפשר לו להעיר ששחת על הוטבעים בספינה הנחולה עד כדי שתעא הב"י.

א״כ. חנוםעים הנשארים פסולים לחעיר שנשברה הספינה כתוליד כפני טאיכת מוח נפלו עליהם לדעת הב״י. ואטנם לא דמי רחתם מעידים ששהו כספינה עד שתצא נפשם ומחפת בהילותם ופתוותם בוראי לא ראו היטיב אם מת אם לא, אכל נכי ספינה שנשברה אין צריך לפתוח בספינה אלא לראות בתחלת האפון אם כאו מים בספינה



הענין שטת בעלה ואפילו מפי נכרי מסל"ת ומפי קטן ניסלית והרי לא מקרי ער בלל ופחני שאין אנן טרקרטים כוה בערים רק שנדע שטח בעלה א"כ באמה אם רכים העידו ונפצא קרוב או פסול אחר מהם רמותרת עפ"י שאר הערים ולא שייך בטלה מקצחת בטלה כולה עב"ל הנו-ב ושניחתי שכונתי לרעחו. וראיתי בחת"ם סיטו מ"ח שכחל וו"ל לסטשים דש"י בפ"ב "רבתובות" בשוניא רשנים אומרום מת רמוקי לית כאומרת כרי לי ופרש"י. אילו הית פיים תיה בא והר"ן פליג על זה והיה נ"ל דעק"ם בוסנינו שנשתנו העתים סכיה שהיה ביפיהם רקביע בי רואר בכל אתר ואתר ואלו חיה קיים והסים הוכילה מרחום לנור נהי דלא היה כא ניטום טעם מ"ט היה פודיע לבני כיתו ע"י פכתב רסביע בי רואר והא ספו דרב אשי פ-5 בת"ה לא שייך רין סיטאל"ם מינום ראית ליח קלא ונהי דלא קיי"ל הכי היינו שחו"ל הממיר ולא פלונ רבנו פ"ם להפיר חשש איפור דאורייתא לא נדחו רברי רב אשי עכ"ל החת"ם.

א"כ בנידן רידן נמי סברא נדולה היא לוטר אילו היה קיים הית בא נעדיף מקלא רצורבא מדרכנן ווה ידוע לכל דהנשים הצילו תיכף בראשונה "בעלי האנית ואחד מהאנשים לכש את עצמנ בכנדי נשים וניצול ע"י זה כן קראתי בהעחונים א"כ תוינן דמצלה אחרת לא היתה ואלו היה טעיל את עצמו כרמצאה כוו ע"י כנרי נשים היה כתוב בהעתונים את שמר.

ואומדגא דטוכמ אילו היה חי היה מודיע אותה כי תיו כשלום וכירירות בעיונו וכצירוף כל ההיתדים נראה לעניד דהאי איתהא העלובה והאומללה משתרמ להנשא לאיש להלכת ולא למעשה.

תשמטת וכצו"ב כתכ הר"ן בנדרים דח צ' האוטרת טכאה אני לך אפקעינהו דכנן לקירושין ינסצא בשעה שנאנסה פנויה היתה וטש"ה שריא לבעלה ואוכלת בתרופה.

השמטה ההנ"ם בכ"ב נסתפק אי אטרינן טינו בסקום חופה והקשו הא כיון רחר"ן כתב רחוקה אין ארם פוע כתוך ומנו הוה בפו אנן סחרי ולא אטרינן טינו בפקום ערים ולפי רברינו לעיל רבערים איבא רין בידור ודין נוה"ב ולכך לא אטרינן מינו בפקום ערים רמינו אין אלא בירור לכר אכל אנן סחרי אין אלא בירור של הערים ולכך נסתפק אי אטרינן מינו בטקום חוקה וו"ב סימן נוחו אשר בחב לי ארטו"ר הנאון הנרול האצתי והשפורטב כיש"ח מרן ר' יצחק יעקכ השבונה ר' איצעלע מאנעוועונו וצ"ל מואב"ר ור"מ דק"ק פאנעוועו.

וו"ל לכבור ירירי הרב הנ' סוע"ה ט' יעקב הבהן מעסקי הנאכ"ר דקיק נאוואפראנא פלר הערסטן. מנירוטין משום רוראי העיו לתעיר שטר ואנן צריכין בערות אשה רק שיהא המעשה אמת -- ררשע כעצמו אם המיון למי תומו נאכן מעום רנתכור ההמעשה אמת.

אכל ערותו של רשע פסול משום דודאי משקר כמי"ב בתמש נשים בוראי מעידות שקר זו לזו מכת חזקת השנאה השורר כין שניהן ולכך אינן נאמנות. אכל בסוטה רביון ריש רגלים לרבר ע"י ערי קנוי וסתירה ולכך האשינה התורה את הער ולא חיישינן למשקר דע"י צירוף של ערי סתירה אסורה לכעלה ממעם וראי רנוה"כ הוא דאם יש ער אחר כטומאה אסורה לכעלה.

ונסתפקתי לדעת התום' כיבמות ר"ם האשה רבה דע"א במיתה אינו אלא מררבנן אבל מן החורה בעינן כ' ערים אם העיר עד אחר בשר וער אחד פסול אי אמרינן נטצא קרוב או פסול כטו החטש נישים ערותן בטלה אם לא.

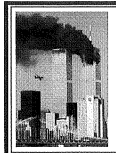
דבשלמא אי אמרינן רער אחר כמיתה מן התורה איכ לא בעינן צירות ולא שייך לומר כטלה כולה אבל אי אמרינן דער אחר במיתה אינו אלא מררבנן ומן התורה בעינן שני ערים אם אמריגן בטלה כולה אם נמצא קרוב או מסול בערות אשה, וי"ל רהבא לא שייך לומר האם הכלל רכטלה מקצתה בטלה כולה רהיבא שייך לומר ראם נמצא אחר מהם קרוב או מסול רערותן בטלה היכא ריש עליו שם עד אלא שאין אנו מאמינים לו מטעם הפסול שיש בן אז אמרינן רכיון רנצטרף מהגרתו עם ערים כשרים בטלה כל הערות, אכל היכא דלא נקרא שם, ער עליו ריינו היבא דירעינן בוראי שהמעשה שקר או לא שייך דכטלה כל הערות וכ"כ המ"ל במ"ה מהל" עדות רגכי נונע לא שייך לומר רכטלה כל הערות מטעם דלא נקרא שם ער עליו ומוראי כישקר עב"ל המ"ל.

כוט"כ בנירן דירן רעטנה אם העידה אחותה של האטה עם ער אחר כשר כדין מים שאין להם סוף לא אטרינן דבטל כל הערות.

היוצא לנו פרברינו רכיון דהיה עד אתר כשר פסל"ת הווציא אוחה מחוקת איסור האורייתא סהני מערות של החניש נשים להתירה לינשא אף פדובנן בפו שביארתי לעיל.

וכן מצאתי כנו"ב אחע"ו סי' מ"א וו"ל רבשלמא כר"מ בעינן ערות מטש ובלי עד אי אפשר לססוס ולא מהני אטיתות הענין והחורה בסלה ערות קרוכים אפילו כטשת ואהרן אף שהרבר כוראי אטת אין הריין יבול לפסוק בלי ערים והרין שכטלת מקצתה בטלה כולח וביון שטכחישים ות את זה ואחר פהן משקר והוא מסול בטלת נס ערות השני.

אכל בעדות אישה לא בעינן עדים כלל דק שנדע אשיחת



4. Jewish Perspectives on 9/11 Page 24 I was invited by my colleague Rabbi Zvi Sobolofsky to present a review of some of the halakhic issues on Thanksgiving weekend 2001 at his synagogue, K'hal Adath Jeshurun, in Paramus, New Jersey. The content of this shiur, which includes a discussion of the responsum by Rabbi Yaakov Meskin of Burlington, Vermont concerning the case of a woman whose missing husband had been a passenger on the Titanic, provides a more detailed background of the halakhic considerations that formed a basis for our analysis and a framework for the official teshuvot that would subsequently be issued by the Beth Din of America. A recording is available at YUTorah.org.

#### 5. Yevamos 121a

R' Meir cites an incident in support of this ruling:

קמר רבי מְאִיר – R' Meir said: עְּלֶהוֹר חָּגָּרוֹל בְּרֵר חַגְּרֵל לְבוֹר חַנְּרָל – There was an incident with one who fell into a large water cistern, יְעֶלְה לְאָחֶר שְׁלֹשֶׁה וְמָה – and he emerged after three days. This demonstrates that a person can survive underwater for a considerable length of time. Therefore, even if a man falls into "water that has an end" and is not seen to emerge, he is not presumed to be dead.[13]

The Mishnah cites a dissenting view in the case of water that has an end:

אמר רבי יוסי – R' Yose said: מעשה בטומא שירד לטבול – There was an incident with a blind man who

Another incident, this time concerning a man lost in water that has no end:

אָתְר שְשִּלְשְלוּהוּ לְיָם (שִּוּב מְעָשָׁה בְּעָכְיִא — And there was another incident that took place in Asya, שוב מְעָשִׁה בְּעָכְיִּא — with one who was lowered into the sea, (מוֹ בְּלִיה בְּיָרֶם אָלָא רַנְלוֹ – מוֹ לָה בְּיִרָם אַלָּא רַנְלוֹ – אָקְרוּ הָנְשָׁא — and they retrieved only his leg. שְּמְרוּ הַבְּעָלָה הְּנְעָלָה הָנְשִׁא — If the leg was severed above the knee, [his wife] may remarry. (מוֹ בּיִנְיּה וּלְמַשָּׁה בֹּא תִּנְשַׁא — If it was severed below the knee, she may not remarry. (מוֹ בּיִנְשַׁיִּה בֹּיִבְּיה וּלְמַשָּׁה בֹּא תִּנְשַׁא – וֹ מִינְשַׁיִּה בּיִבְּיה וּלְמַשָּׁה בֹּא בּיִנְשַׁיִּה בּיִבּיה וּלְמַשָּׁה בֹּיִבּיה וּלְמַשָּׁה בֹּיִבּיה וּלְמַשָּׁה בֹּיִבּיה וּלְמַשָּׁה בּיִבּיה וּלְמַשָּׁה בּיִּבּיה וּלְמַשָּׁה בּיִבּיה בּיִבּיה וּלְמַשָּׁה בּיִבּיה וּלְמַשָּׁה בּיִבּיה וּלְמַשָּׁה בּיִבּיה בּיִבּיה בּיִבּיה בּיִבּיה בּיִבּיה בּיבּיה בּיבִּיה בּיבִּיה בּיבּיה בּיביה בּיבּיה בּיבּיה בּיבּיה בּיבּיה בּיבּיה בּיבּיה בּיבּיה בּיביה בּיבּיה בּיבּיה בּיביה בּיביה בּיביה בּיביה בּיביה בּיביה בּיב

#### Gernara The Gemara cites a related Baraisa:

נְּבֶּל בּיִן שָּׁיֵשׁ – If [a man] fell into water and did not emerge, בֵּין שָׁיֵשׁ – If [a man] fell into water and did not emerge, בְּין שָׁאַין – If [a man] fell into water and did not emerge, בְּין שָׁאַין – Whether it is [water] that has an end, אַשְּׁיוֹם – Or whether it is [water] that has no end, אַשְּׁיוֹם – His wife is forbidden to remarry. אַפּוּרָח – בְּרָי רָבִּי מָאֵיר – אַפּוּרָח – בּיִנִם שִּיִשׁ לְיָחָם – But the sages say: אַרָּם פּוְם שִּיֵשׁ לְיָחָם חוֹף – הַּבְּתִּים בּיִם שִּׁיֵשׁ לְיָחָם חוֹף אַשְּׁיִּשׁ לְיָחָם – וֹוֹ נִי שִׁיִשׁ לְיָחָם וֹוֹ וֹ שִׁיִּשׁ לְיָחָם – But if it is water that has no end, אַשְׁיִּחֹ וְשִׁיִּחְ לְיָחָם – But if it is water that has no end, אַשְׁיִּחֹ בּיִוֹם וּ Forbidden to remarry, בּיִּחַ

The Gemara seeks to define "water that has an end": קוֹם שְׁנֵשׁ לְּחָם כוּן — What is the case of water that has an end? בֶּל שְׁעוֹמֶר (רוֹאָה מֵאַרְבָּע — Abaye said: בֶּל שְׁעוֹמֶר (רוֹאָה מֵאַרְבָּע — Abaye said: בְּל שְׁעוֹמֶר (רוֹאָה מֵאַרְבָּע — It refers to any body of water small enough that [an observer] stands in one place, and sees its four sides.[22]

The Gemara recounts an incident:
יבוא גַּבְרָא דְטָבֶע בְּאַנְמָא דְטָבָע בְּאַנְמָא דְטָבָע בְאַנְמָא דּטָבע הואס שאס שאס שאס שר There was a certain person who was assumed to have drowned in the fen of Samkei, [23]

and Rav Shila permitted his wife to אַנְסְבָּה רָב שִׁילָא לְרְבֵּיתְהוּ remarry. אָמר לִיה רָב לְשְׁמוֹאַל – Upon hearing of this, Rav said to Shmuel: הָא נְשֶׁמְתִיה – "Come, let us excommunicate (Rav Shila)."(24) אַמָר לִיה – [Shmuel] said to him: נְשֶׁלָח לִיה ברישא - "Let us first send word to him, to determine whether he deserves to be excommunicated." שָׁלְחוּ לֵיה – They sent the following question to [Rav Shila]: מָיִם שָאַין לָתָם סוף – "If a man is lost in water that has no end, אשתו אַסוּרָה אוֹ מוּחָרֶה – is his wife forbidden or permitted to remarry?" אלח לחנ – [Rav Shila] sent back a reply to them: אשתו אַטוּרָה - "His wife is forbidden to remarry." They then asked him: נאגמא קים שוש לחם סוף "And is the fen of Samkei considered water that has an end, אוֹ מִים שָאֵין לְהָם סוֹף – or water that has no end?" שלח להו – [Rav Shila] sent word back to them: ינים שאין להם סוף הוא – "It is considered water that has no end." They responded: ימָר מָאי טַעְמָא עֲבֶר הָכִי — "But why then did the master do this, i.e. allow this woman to remarry?" Ray Shila replied: אָנָא סָבְרִי כֵּיוָן – "I erred in this matter. אָנָא סָבְרִי כֵּיוָן יקוו (קוינוי - I thought that since [these] are gathered, stagnant waters, בְּמִים שְׁיֵשׁ לְחָם סוֹף דָמִי – their law is like that

The Gemara cites their observations concerning this incident: בקרי שמואל עליה רב אוי האוואל באריק בלי אויה רב אוי האוואל באריק בלי און ווי וויאנה מוואל בארין באר

The Gemara cites a Baraisa that relates an incident in which a person lost in "water that has no end" later turned up alive: אַטָר רָבָּי – It has been taught in a Baraisa: אָמָר רָבָּי – REBBI אבום בירון בירון האוח בשני כני ארם מכמרין מכמורין בירון האוח AID: - There was AN INCIDENT WITH TWO PEOPLE WHO WERE SEITING NETS IN THE JORDAN River, של דגים אחד מהם למוזילה של דגים – AND ONE OP THEM ENTERED A BUILTOW MADE BY FISH. $^{(0)}$  100 1020 -148SUN SET. אלא מחוף של מחוף ה (לא כאוילה – AND in the darkness, HE COULD NOT SEE THE OPENING OF THE BURROW, and was forced to remain there, וּשְׁהָה חָבָרוֹ כְּנֵי שְׁתַּצָא נְפְשׁוֹ — אוא Fellow WALTED long ENOUGH FOR [THE MAN'S] SOUL TO DEPART his body, and then left. אוריע בתוך ביתו HE CAME AND NOTIFIED לְמָחָר וְרָחָה תְּמָה הוֹא HOUSEHOLD that he had perished. קלמָתר וְרָחָה תָמָה – ON THE FOLLOWING DAY, THE SUN SHONE FORTH, אָרָעִיר' פֿאָדְאָד (תְּבִיר' פֿאָדָה, אל מתילוז – AND [THE MAN] PERCEIVED THE OPENING OF THE BURBOW, אָזי – AND HE CAME home, אָזיל בָּתוֹך זְינִל בָתוֹך בּינוֹל בָתוֹך וּמְצָא וחים - AND DISCOVERED his family holding a GREAT EULOGY for him in his house. אַנָּר רָבִיּ Upon hearing of this incident, אפורו SAID: סמה גרולים דכרי סכמים שאמרו — HOW GREAT ARE THE WORDS OF THE SAGES, WHO SAID: אָיָם שָׁיָשׁ לְתָם סוֹף — If one is lost in water that has an end, πηριώ ίπψη — his wife is PERMITTED to remarry; אָאין לְּהֶם סוֹף – in [WATER] THAT HAS

NO END, THE WIFE IS FORBIDDEN to remarry. From this incident we see that even a person who is presumed to have drowned in water that has no end may actually be alive. Therefore, his wife may not remarry.

The Gemara asks:

אָר הְּכִּי הַנּי אַר אָר הְּכִּי – If so, i.e. that such burrows exist, אי אָר הָּכּי – then in the case of water that has an end too, ליחוש לְּחָתִילָּה – let us be concerned for the possibility that he entered a burrow made by fish and was saved. Why do the Sages rule that in that case, the wife may remarry? [25] – ? –

The Gemara explains:

קחילה של דְנִים – In water that has an end, מְחִילָה שָל דְנִים – בֹּמִים שְׁיִשׁ לְנִים סוף – בֹּמִים שְׁיִשׁ לְנִים סוף – burrows made by fish are not common. Therefore, there is no reason to suspect that a person who disappeared in these waters was saved by entering a fish burrow. [84]

The Gemara attempts to qualify the prohibition of a woman whose husband was lost in water that has no end:

אָפֶר רֶכּ אָשִי – Rav Ashi said: דָאָקרו רְנָאָן – That which the Rabbis said, אוים שְּאַץ לְאָמָר – that if a man falls into water that has no end, הוְשִּאָר – this wife is forbidden to remarry – אָבֶל מוּלָרְא – these words are stated with regard to an ordinary man only. אָבָל אורָבָא עִרְנָן לא – But if he is a Rabbinical scholar – no, his wife is not forbidden to remarry. – אי דְּפְלִיץ – For if [a Rabbinical scholar] were to emerge from the water, even on some distant shore, אַרָּא אָרָת – the matter would be widely known. Therefore, if we receive no reports of his survival, we may assume that he perished. Hence, his wife may remarry.

The Gemara dismisses the notion:

פלא היא – But it is not so. אַנְאָא אַיִניש דְּצָלְהָא – It makes no difference whether he is an ordinary man; פְלֹא שְנָא צוּרְכָּא – it makes no difference whether he is a Rabbinical scholar. פְלֹא הַיִּין – Either way, if it is after the fact (i.e. if she already remarried) – yes, she may remain with her new husband; [60]

לא האָתְּיְהֶּי – but initially – no, we do not permit her to remarry. (אוֹי

The Gemara cites a pair of Baraisos that recount instances in which people survived after being lost in water that has no end. The first Baraisa:

אַטָר רָבָן נַּמְלִיאַל – It has been taught in a Baraisa: אָטָר רָבָן נַמְלִיאָל – BABBAN GAMLIEL SAID: הויסף קלוט מולל מועם – ONE TIME I WAS TRAVELING IN A SHIP, אָחָת שׁנְשִׁכְּרָח AND I SAW A SHIP THAT HAD BEEN SHATTERED and was sinking, יוָרָיִיתִי אנסת חלמיר חלם שנה – אנטער על תלמיר חכם שנה – אנטער על תלמיר חכם שנה A TORAH SCHOLAR WHO HAD BEEN IN [THAT SHIP] and was now surely lost. אין – AND WHO WAS | THAT TORAH SCHOLAR |? מני אקיקי – It was n' akiva. קשְּעֶלִיתִי בּוּבְשָׁת – But when I came UP ONTO DRY LAND, בא רושב ורן לפני בַהֶּלְבָּה (R' AKIVA) himsoif CAME AND SAT AND DELIBERATED BEFORE ME IN A MATTER OF LAWI אמרתי לו ב I SAID TO אוווי אין פֿין מי הָעָלְךְ "MY SON, WHO RAISED יף קפעה נודען לי "A BOARD (daf) PROM THE SHIP PRESENTED before EVERY WAVE THAT CAME UPON ME, ו – געגעתו לו ראשי BOWED MY HEAD, and it passed over me."

Rabban Gamliel resumes his narrative:

The second Baraisa:

אטר רבי עקיבא : It has been taught in a Baraisa: אָסר רבי עַקיבא - א אנוע אָמה הַעָּינָה - אָסר אָמר העור אָמא - One time i was

TRAVELING IN A SHIP, באיתי קפעה אַחָה שְּטַעְרָבֶּה בְּיִבְּ הַאִּרְיִי מְצְעַצַר עַל בְּיַבְּ הַאָּרָה אָחָה שְּטַעְרָבְּיִבְּ בְּאִר אַר אַרָּבְּיִר מְצָעַצַר עַל בּאַר אַר אַר אַרָּדְיִר מְצָעַצַר עַל בּאַר בּאַר

R' Akiva concludes:

## 6. Tosafos (Yevamos 36a)

לה בגט מומה ואסילו אי הוא כהן מססדינן לה מינים: הא א שהא ספיקא הריא. בו לא כמו שפיי הקונטרס דבסיהק ומח ולד איירי
[דבהא] אסילו רבנן מודו בסיהק ומח דופל הוא אלא כשנפל מן הגג או אכלי ארי איירי כדאמר בס"ם רי אליעור דמילה (שנה דף
קלו. ופס) והסס ססקינן כרשב"ג וא"מ ואמאי לא אולינן בסר רוב נשים דולד מעליא ילדן ואר"י דחיישינן למיעוט מציי סה כמו במים
שאין להם סוף (אמן קבא) דאשמו אסורה וגוסס "שאין מעידים עליו להשיא אשחו אש"ג דשמא החם משום ערוה החמירו ביה ומחמירים נמי שלא לאכול בהמה סוף חי ימים כדאמרינן בס"ם רי אליעור דמילה (ג"ז שם)
דמיעוט של נפלים מציי מחמירים ביה ומחמירים נמי שלא לאכול בהמה סוף חי ימים כדאמרינן בס"ם רי אליעור דמילה באוחל
ומיהו לענון אבילות לא הסמירו שיש להקל באבלות כדאמר בסי יש בכור (נפחם שנו) הכל מודים לענין אבלות שאין מתאבלים דאמר שמואל
הלכה כדברי המיקל באבל והא דמן במסכת שמחות "הספקות אונים ומתאבלים עליהם נראה דבססק בן טי לראשון או זי לאחרון
הירי דגנאי הדבר שלא ימאבלי לא זם ולא זה מאחר שוראי קרוב לאחד: בארו בחוך שדשים יום בוי, נראה דהכי גרסיי ולא סרש"י

Lifeboat Ethics:

Who Gets the Limited Lifeboats?

# 7. Horiyos 13a

Misfinafi This Mishnah teaches the law of precedence in other, non-sacrificial contexts:

אַבְּרָח וּלְחָשֶׁב אָבֶרָה רְּהָשִׁב אָבֶרָה רְּהָשֵׁב אָבָרָה רְּהָשֵׁב אָבָרָה רְּהָשֵׁב אָבָרָה רְּהָשֵׁב אָבָרָה רְּהָשִׁב אַבָּרָה רְּהָשִׁב אַבָּרָה רְּהָשִׁב אַבָּרָה רְּהָבְּיִא מָבָּית וּלְּהִיצִי מְבָּית וּלְּהִיצִי מְבָּית וּלְּהִיצִי מְבָּית וּלְהוּצִי מְבָּית וּלְהִיצִי מְבָּית וּלְהִייִם עוֹמְרִים עוֹמְרִים עוֹמְרִים עוֹמְרִים עוֹמְרִים עוֹמְרִים רְאָשָׁה - However, at a time that both of them are exposed to degradation, אַשָּר רְאָשָׁה רְאָשָׁה - the man takes precedence over the woman. [57]

Mishnah continues the theme of precedence with a series of preferences based in the most part on genealogical classifications: [63]

קונים ללני – A Kohen precedes a Levi; לישְרָאֵל לְמָתְוֶר – A Levi precedes a Yisrael; מון קונים ללני – a Yisrael precedes a mamzer; (64) בתון לנחין – a mamzer precedes a nasin; (65) – מתון לנחין – a nasin precedes a convert; – משוחר בעבר משוחר – a convert precedes a freed Canaanite slave.

The Mishnah concludes with a significant qualification:

אַימְתּי – When does this order of precedence apply? אָלָן שְׁפּוּלָם שֶׁוּיִם – When they are all equal in their wisdom. אָבָל אָם הָיָה מַמְוַר הָּלָמִיר הָבָם וְבֹחָן גָּדוֹל עָם הָאָרָ – But if, for example, a mamzer was a Torah scholar and a Kohen Gadol was an ignoramus, אָבָל אָם הָּוֹל עָם הָאָרָ – the mamzer who is a Torah scholar precedes the Kohen Gadol who is an ignoramus. (67)

ובראשונה אקדים לציין, דלמרבית הפלא ראו זה. כי קטע זה של "זאיש קודם לאשת"

שבמשנה, השמיטו הרמבים בחלכותין בספרו משנה תנולה ופסק בפיח מה' מתגות עניים הנו' רק יתר ההקדמות: כהן קודם ללוי, לוי לישראל וכוי, (גם לרבות הטור ביו"ד סימן רניא חשמיט ג"כ קטע זה מתלכותיו.

והבית יוסף הגם דבטור שם, על זה שפוסק הטור דמקרימין האשה לאיש בין להאכילה בין

לכסותה. שואל ע"ז מהמשנה בהוריות שכתיב דהאיש קודם להאשה להחיות, ומהרק, דצ"ל דלהתיות הייגו להצילם אם הם טובעים בנהר וכיוצא, אבל אכילה לאו בכלל להחיות הוא אלא דינה כדין הפסות ע"ש, ומשתמע מזה דס"ל שאבל בלהחיות דהייגו במקום פיקו"נ כגון להצילם אם הם טובעים בנהר, או שפיר האיש קודם לאשה. ושע"ז דוא שהמדובר במשנה בחיריות שם, בכל זאת בשלחנו הטהור ביו"ד שם בחיריות שם, בכל זאת בשלחנו הטהור ביו"ד שם גלכ מלך בעקבותיהם של הרמב"ם והטור והשמיט נלהזכיר דין זה של האיש קודם לאשה לההיות.

כל זה אומר דרשני, לחבין פשר דבר.

9. Tzitz Eliezer R. Eliezer Waldenburg 1915-2006 ב. בה נחשב היי שעה לענין הקדבת חולה שאפשר לרסאותו להיי עולם

ובנד היקר נכדי הרח"ג ר' מודכי שליטיא וטסיף שראוי להנדיר בריוק כאו נחשב חיי שעת ופה נחשב חיי שולם, הנה החלוק הנא אם יש לפנינו שני חולים ושניהם אמשר שיהרפאו בדרך הפבע ממחלות אהרות שאירע להם, יש להקרים השולה ששייך שיתרפא שיחיה יותר משנה שהיא לא אבר חוכת חיים שלן מחילת האתר שלפי דעת הרופאים לא יחית יותר משנה שועוא בחשיבות טרפה להרופצים ועוד גרוע שלא יוכל לחיות יותר משנה ושופה באום הא עייד שיהיה אפילו הרבת שנים, אכל כשתביוון תוא בשומת חייו שלתרופאים לא יחיה יותר משתי שנים אין נוגע שוב כלום להלכה דשניהם שוין להשיבות דחוקת חיים, ואמירת הרופאים שלא יוכל לחינת לא פגרע כלום החוקת היים שלו, וליכא בשביל זה דין קדימה וצריך הרומא לילך למי שנקרא החלת ולמי שקרוב לביתו. יותר וכששוין בחנ צריד להקדים לפי סרר מתניי דתוריות (ייג עיא) ואם לא ידוע זה לתרופא יהרי גורל, כן נראה לעייד.

8. Igros Moshe R. Moshe Feinstein (1895-1986)



#### 10. Kesubos 67b

The Gemara cites a Baraisa that discusses the charitable support of orphans:

The Baraisa continues:

מינות מינות) דור AN ORPHAN BOY AND AN ORPHAN GIRL

אלאין איקע – come individually for charity funds in order to Get Married, i.e. not to each other. אָרָהוּ וְחָדָּה וְחָלְּיִה וֹיִּה וְהָיִה וְּהָ וְיִבְּי וֹיִיה וְהָיִה וְהַי וֹיִה וְהִיה וֹיִיה וֹיִיה וֹיִיה וּיִּה וֹיִה וֹיִה וֹיִה וֹיִיה וֹיִיה וֹיִיה וּיִיה וּיִּיה וּיִיה וּיִּיה וּיִּיה וּיִּיה וּיִיה וּיִּיה וּיִיה וּיִּיה וּיִיה וּיִּיה וּיִּיה וּיִּיה וּיִיה וּיִיה וּיִיה וּיִּיה וּיִיה וּיִיה וּיִיה וּיִיה וּיִיה וּיִּיה וּיִיה וּיִיה וּיִיה וּיִיה וּיִיה וּיִּיה וּיִיה וּיִיה וּיִיה וּיִיה וּיִיה וּיִּיה וּיִּיה וּיִיה וּיִיה וּיִּיה וּיִּיה וּיִיה וּיִיה וּיִיה וּיִּיה וּיִיה וּיִיה וּיִיה וּיִיה וּיִּיה וּיִיה וּיִיה וּיִיה וּיִיה וּיִיה וּיִיה וּיִיה וּיִיה וּיִּיה וּיִיה וּיִּיה וּיִּיה וּיִיה וּיִיה וּיִיה וּיִיה וּיִּיה וּיִיה וּיִיה וּיִיה וּייה וּיִיה וּיִּיה וּיִיה וּיִּיה וּיִיה וּיִיה וּיִיה וּיִּיה וּייה וּייִיה וּיייה וּייִּיה וּיייה וּייה וּיייה וּייה וּיייה וּיייה וּיייה וּיייה וּיייה וּיייה וּייה וּיייה וּיייה וּיייה וּיייה וּיייה וּיייה וּיייה וּיייה וּייה וּיייה וּייה וּיייה וּייה וּיייה וּייה וּיייה וּייה וּיייה וּיייה וּיייה וּיייה וּיייה וּייה וּיייה וּיייה וּיייה

#### 11. Bava Metziah 62a

The Gemara answers:

קבעי ליה לכרתעא – [The phrase] is needed, in R' Yochanan's opinion, for the lesson that was taught in the following Baraisa: דענים שְוּהָע בְּהַלְכִין בַּרָרֶה — TWO PEOPLE WERE TRAVELING ALONG THE WAY ובנד אַסד עהון קיתון של מום AND ONE OF THEM HAD IN ms possession a plask of water. שניהם מחים – if BOTH DRINK from it, THEY WILL both DIE because there is not enough water to sustain both of them until they can reach more water. משום אוור מתו מגיע לישוב – HOWEVER, IF only ONE OF THEM DRINKS, HE WILL be able to REACH A SETTLEMENT, where more water is available. אָן מָשׁרָא – BEN PRIURA PREACHED concerning the above case: מוּטָב שׁוְשָׁתוּ שֶׁנְיּחָם (וְמוּתוּ – IT IS BETTER THAT BOTH SHOULD DRINK AND DIE אַל יָרָאָה אַתר מהם במיתחו של חבירו – אחר מהם במיתחו של חבירו דווב DEATH OF HIS FELLOW. $^{(3)}$  ער עקיגא רי עקיגא ןלימד Ben Petura's teaching was accepted UNTIL R' ARIVA CAME along AND ין אָדיך עקךיי – The Torah states THAT YOUR באסדובת אבירה קון קון אבירה אוד אויף קון קון אבירה This implies that Your own LIFE TAKES PRECEDENCE OVER YOUR FELLOW'S LIFE,[4] Thus, the owner should hold all the water for himself, to ensure his own survival. R' Yochanan maintains that the phrase that your brother may live with you is necessary to teach R' Akiva's point.[6]

# 12. Shulchan Aruch y.d. 152:8

ר יי פורים האשר, קורם האיש (יב) ואם רגילין במשכב זכור פורים האיש קורם (הנהת מדני) (ן) ז [ינ] (ולם סויםם חוזים לסמע נהד (ז) הגלם סוים קוום) (פ) (נ" סי" דל" ונן שממע סוף פוריות) :



ד) והגה לתירולם של כרשב"א והמאירי וכתוםי רי"ד וההפלחה, דהך דהוריות שהחיש קודם להחיותו מיירי במזונות, אין הכרח לדינו של הכייי דבשניהם עובעים בנהר האיש הודם, דהרי הב"י הכריח דינו זה מחמח סחירת הסוגיות בכחובות והוריות, ועל כן הוכרח לפרש דלהחיות שחמרו בהוריות דהחים קודם מיירי בטובעים בנהר, וכמו שכתב "ולריך לומר דלהחיות ביינו להצילם חם הם טובעים בנהר", חבל למחי שפירש הרשב"ח דלהחיות מיירי במזונות וכחים קודם משום דכתיב וחי אחיך עמך ולא לאחוחך, אייב יש לומר דהיכי דשניהם טובטים בנהר לא אמרינן דהאיש חודם, דהא חיוב ההללה מעביעה בנהר הוא מלד כלאו של לא תעמוד על דם ריעד או משום אבדת גופר וכמכוחר בסנהדרין (ענ.) וברמב"ם (ס"ח מרולה הי"ד), ודין זה שייך אף באשה דהא גם אשה היא בכלל ריעך - ועיין רי אליה וחרחו (פי משפטים כייא כי) דעבד כנטני הוי בכלל ריעך דשייך ככל המלוות שהחשה שייכת בהם עיייש, ועיק פתיחם כוללת לפרי מגדים (חייב אות חייי), ובסי אמרי בינה להגר"מ אויערבר ז"ל (או"ח סיי יינ אוח וי) – ומלא דבאשה איכא חיוב להצילה כמו באיש. דדוקא לענין וחונות דהתלוה היא מלד וחי אחיך עמך, כזה כתב הרשכ"א דאשה גרועה מחים דחמרים חחיך ולח חחוחך, חבל כששניהם טומדים לעבוע דכחיוב לכלילם כוח מלד כלחו דלח חעמוד על דם ריעך, חין הבדל בין חים לחשה דעל חרוייהו החי הלחו.

14. Rabbi Yaakov Emden

1697-1776

Biras Migdal Oz: Even Bochein



גרולים פקמים שם פקבוחיהן קודמין והצ'ל במש"ו שלהם (לג)עוד יש מין קדימה החרת בעשרה יוחפין בכל ה' בפ"ע לבהור על זקן סחם ולזקן בריה על מעלה ולמולה על סרים ולסרים על המכוכן ולתסוכן של העריפה הבל בן מחוסר הבר לשלם נרהה שהין מילוק בענין זה הם לח ברהש הפניה והייע בכלל סרים ה'נ הגדם הפי' ביד החת היזה שהיה שמה הין קדישוש מרובה כשלם מפני שהינו יכול להנים הפלין הבל הקבע יכול לקיים כל המצוח והני הרבעה דהיינו מולי כריסות ברפה מסר יד שייכי נתי בחש"ו (לג) עוד יש להקדים בכל חלה התירון זכר המי' להגדרוגים'

"young man before a healthy old man, a healthy old man before a sick one, a sick man before a castrated male, a castrated male before a critically ill patient, a critically ill patient before a *treifah*."



# 15. Mevakshei Panecha

## R. Aharon Lichtenstein

(b. 1933) Rosh Yeshiva Har Etzion

לעתים, מרובר בשאלות שאכן היו בעבר, והן מופיעות במקורות הרב ליכטנשטיין: שאלות מוסריות, וגם שאלות ספרותיות, ובכל זאת אין זה פשוכ אוי מדגיש שור

בארות כוסו הה, אם שארות טפרותיות, ובכל זאת אין זה פשו להיצמד תמיד למקורות בלבד.

אתן לך דוגמה:

המשנה בסוף מסכת הוריות עוסקת בשאלת קרימויות. משמעות המשנה היא קביעת כללים בשאלה, את מי יש להקרים בהצלה כאשר כמה אנשים נמצאים בסכנה ואי אפשר להציל את כולם.

במשנה בהוריות מופיעה שיטת קדימות בשל יוחסין. כהן קודם ללוי, לוי לישראל, וכדומה.

יש כאלה שילגלגו עקרונית על עניין הקריטריונים בהצלו שמציבה המשנה. יטענו הם: בלתי מתקבל על הדעת, שבמצכים שי חיים ומוות, אדם יהיה מונחה על ידי פרמטרים כל כך פורמליים כל כך שכליים.

למי שיטען טענה כזאת, אשיב לו: בימי המתפכה הצרפתית, פעל ויליאם גודווין, פילוסוף, מגדולי המוסר באנגליה. הוא אמר: אם אדם נמצא בחדר בוער ונמצאת שם אשה פשוטה והתיאולוג הצרפתי פנלון (Pénelon), ותעמוד בפניו השאלה את מי להציל - אף אם החדרנית היא אמו, יש להציל את פנלון.

כלומר, עקרונית אין זה נכון לתמוה על עצם הרעיון של קביעת קריטריונים להצלה, אבל בכל זאת אנו צריכים לשאול את עצמנו באמת: האם הנושא של יוחסין עדיין משמעותי בימינו לגבי הצלה, או שהשתנה משהוז

ר' שכתי רפפורט אמר בשיעור לרכים, לא בחררי חדרים, שר' משה פיינשטיין, הסבא של אשתו, פסק שבמציאות שלנו כיום, אין אנו מתחשבים בקריטריונים הללו. ומדועז

ר' שבתי הסביר, שהטעם של הפסק הוא מפני שבלתי אפשרי היום לפסוק על פי הקריטריונים הללו כשהשאלה עומדת לפניך. הרב הרצוג שאל בזמנו את הרב פיינשטיין: אם יש וריקה אחת מצלת חיים - למי יש להעניק אותה? והוא השיב: לראשון שיבוא לפניר.

עם כתפיים רחבות, כמו של ר' משה, אפשר לומר את זה. לא מפרסמים את זה ברבים. מי יודע מה היו עושים לו בחוגים מסוימים את זה ברבים. מי יודע מה היו עושים לו בחוגים מסוימים בארצות מסוימות... אבל ליהודי צריק, גדול בתורה, בהיקף, בעומק, בכל מקום, כמו הרב משה, יש גם את האומץ, וגם את היכולת לומר זאת. אין לי לא את האומץ שלו, ולא את הביטחון שלו, אבל אני שוחף לקושי שלו. אני מיישב את הקושי לדירי, בררך אחרת. דרך שסותרת את הבעיה המעשית של ר' משה פיינשטיין, אבל איננה פותרת את הבעיה העקרונית.

אני מדגיש שוב: חייכת להיות ביקורת עצמית. אני חייב לשאול את עצמי, ואני אכן שואל: הנקודה הזאת, שהיא המביאה אותי להתקשות בקריטריונים של המשנה בהוריות, מאין היא באה? היא באה מערכים ששאכתי בבית או שמא מעולמות זרים?

למעשה, אני מחמיר ואומר לעצמי במצבים כאלה: אולי, אולי מחשבותיי נוכעות כגלל שאהכתי לקרוא את שייקספיר או את מילטון? אולי הם השפיעו על עולמי?

ואז, תוך כדי בדיקה עצמית מחמירה כזו, אני אומר לעצמי: רגע, רגע, המשנה תומכת ביז המשנה עצמה! שהרי מה אומרת המשנה רגע, המשנה תומכת ביז המשנה עדול עם הארץ". מה אומר המשפט הזהז מה שכתוב כאן הוא שאת כל מה שהמשנה מהרא אמרה בתחילתה על סדר הייחוסים, היא מחקה בחצי משפט בסופה, ככך שקבעה שאישיותו של הארם קורמת לייחוסו: ממזר תלמיך חכם קורם לכהן גדול עם הארץ.

אני רוצה להאמין, שמה שר' משה פיינשטיין עשה, ואני בכוחותיי הדלים עושה לא פעס, במקרים שונים, בן־התורה שבי הוא העושה זאת. אני רוצה להאמין שהכוח המעורר את השאלה הוא הכוח שבי המעריך תורה ומעריך ערכים חינוכיים. אני רוצה להאמין שכוח התורה הוא המניע אותי. הנה בדוגמה שלפנינו, מה הניע אותי לרעיון הוה? - המשנה עצמה, העיון שלי בה לאמתה.

נכון, אם יאמר לי אדם: אשאל אותך שאלה, לא שאלה הלכתית אלא שאלה סוציולוגית עקרונית. אמור לי: להערכתך, בלא קשר למשנה בהוריות, מניין בא המשקל שניתן פעם לייחוס? האם המשקל הזה של היוהסין השתנה בימינו או לאז אשיב לו בבירור: השתנה. וכשאני אומר שהמשקל השתנה, איני מתכוון שהשינוי הוא שינוי פגימי בתוך כנסת ישראל בלבר. השינוי חל גם בעולם הגדול. גם אצל היוונים נתנו פעם לייחוס משקל שהיום אין נותנים לו.

אבל הנקודה הזאת, עוברת השינוי שחל במשקל היוחסין, שאני מסכים שהיא נכונה עוברתית, אין כה משקל מספיק אצלי כדי להרוס את המבנה שבניתי לעצמי כדי להכין את הסוגיה במסכת בכא בתרא או במסכת חוריות.

במקרה שלפנינו מרובר באמת במשהו פנימי. לא בתוספת ממקום אחר, אלא בעיון פנימי בנופה של המשנה, שיש בו כדי להסדיר מחרש רברים מסוימים. העיון הזה, המביא לפסיקה שונה, קורה לא רק לפוסקים כמוני, או לפוסקים מהציבור הדתי־לאומי. הוא קורה גם לפוסקי בני ברק, גם לפוסקי מאה־שערים, חכמים שאי אפשר לחשוד בהם שהם התחשבו בהשפעות זרות. ברובם, אין הם מכירים את העולם הזר. ולא במקרה הם אינם מכירים. מתוכנן שהם לא יבירו.

לגבי עצמי, אמת, פה ושם אני מרגיש, איזושהי נקודה, איזו דקות... ואני שואל את עצמי: אולי, אולי מה שאני חש לגבי הנושא הזה, נובע, כנקודה זאת וזאה, מדברים חיצוניים שהכרתי?

אני משתרל להתמודד עם החשש הזה בבדיקה מחמירה, אבל אינני חושב שחלק מההתמודדות המחמירה הזאת היא הסתייגות טוטלית מכל מה שבא מבחוץ.

יש אנשים, גם גויים, ששליחותם בהיסטוריה היא שליחות של יצירה - יצירה ספרותית, יצירה מוסרית. אנשים שאתה רואה בהם גדלות, גדלות הנפש, גדלות מוסרית.

איך אפשר שלא להתפעל מסמואל ג'ונסון? אדם שהתחיל ברפש הלונדוני, והגיע לרמה של גמילות חסרים, שהלוואי ואני הייתי מגיע אליה. וכי עלי להתעלם מכך רק בגלל שהוא היה גויז

כמה שיחות מוסר גלומות כסיום שירו של רוברט פרוסט על אודות עובר אורח העוצר ליד יער בערב מושלג... ובאיזה ריכוז ועצמת שלווה!

איזה שגב, איזו יראת שמים והתמסרות משתקפים בשורה הנפלאה החותמת את הסונטה של מילטון על עיוורונו! מדוע עלי להתעלם מכך?