# Why Does Moshíach Have A Salacíous and Scandalous Yichus (Líneage)?



Rabbi Efrem Goldberg Boca Raton Synagogue



## I. Introduction

- a. There is a fundamental obligation of our faith to believe in Moshiach.
- b. Who is he, what is his background?

# II. Yichus – Lineage

- a. At the end of Sefer Russ we are told of the lineage of Dovid Ha'Melech
- b. Midrash Rabbah Dovid can be found in Sedom. What does that mean?
- c. Moshiach's lineage includes scandals, affairs, incest, prostitutes, etc.
  - i. Yehudah and Tamar story
    - 1. Midrash Hashem was creating Moshiach during this episode
  - ii. Lot and his daughters story
    - 1. In defense of Lot's daughters
      - a. Rabbeinu Bachya
      - b. Rav Moshe Feinstein
    - 2. Resulted in birth of Moav
      - a. Seduced Jewish people
      - b. May not enter the Jewish community
  - iii. Dovid and Batsheva story
    - 1. Some opposed Shlomo as successor to Dovid

# III. Why such a scandalous lineage?

- a. Tzidkas Ha'Tzadik Example of possibility of teshuva
- b. R' Dessler a transformative leader like Moshiach must demonstrate ability to transform himself. He must extract all the pure souls that are submerged among the nations of the world.
- c. Sifsei Chaim One goal fo Moshiach is to extract holy sparks from the nations of the world
- d. Shem Mi'Shmuel in name of Kotzker Klal Yisroel are all equals so ultimate leader must originate from outside.
- e. Rabbi Soloveitchik Ancestry gave Moshiach ingredients for leadership: humility, courage, patience and desire to save the world.

## 1. Megillas Russ, Chapter 4

- 12. And may your house be like the house of Perez, whom Tamar bore to Judah, with the seed that the Lord will give you from this maiden."
- יב וִיהִי בֵיתְדּ כְּבֵית פֶּרֶץ אֲשֶׁר יְלְדָה תָמְר לִיהוּדָה מִן הַזָּרֵע אֲשֶׁר יִתֵּן יְהוְּה לְדְּ מִן הַנַּעֲרָה הזאת:
- 13. And Boaz took Ruth, and she became his wife, and he was intimate with her, and the Lord gave her conception, and she bore a son.
- יג וַיָּקַח בּעֵז אֶת רוּת וַתְּהִי לוֹ לְאִשְׁה וַיָּבא אַלִיה וַיִּתּן יָהוָה לָה הַרִיוֹן וַתַּלֵד בָּן:
- **14.** And the women said to Naomi, "Blessed is the Lord, Who did not deprive you of a redeemer today, and may his name be famous in Israel.
- יד וַתּאֹמַרְנָה הַנָּשִׁים אֶל נְעֲמִי בָּרוּף יְהוָה אֲשֶׁר לֹא הִשְׁבִּית לָךְ גֹּאֵל הַיּוֹם וְיִקְּרֵא שְׁמוֹ בִּישַׂרָאֵל:
- **15.** And may he be to you a restorer of life and to sustain your old age, for your daughter-in-law, who loves you, bore him, and she is better to you than seven sons."
- טוּ וְהָיָה לָדְּ לְמֵשִׁיב נֶפֶשׁ וּלְכַלְכֵּל אֶת שִׁיבְתַדְּ כִּי כַלְּתַדְּ אֲשֶׁר אֲהַבְתָדְ יְלְדַתּוּ אֲשֶׁר הִיא טוֹבְה לִדְ משׁבעה בּנים:
- **16.** And Naomi took the child and placed him in her bosom, and she became his nurse.
- יז וַתִּקַח נָעֲמִי אֶת הַיֶּלֶד וַתְּשָׁתֵהוּ בְחֵיקָהּ וַתִּהִי לוֹ לִאִּמֵנֵת:
- 17. And the women neighbors gave him a name, saying, "A son has been born to Naomi," and they called his name Obed-he is the father of Jesse, the father of David.
- זַּתְקֶרֶאנָה לוֹ הַשְּׁכֵנוֹת שֵׁם לֵאמֹר יֻלַּד בַּן
   לְנָעֵמִי זַתִּקְרֶאנָה שְׁמוֹ עוֹבֵד הוּא אֲבִי יִשִׁי אֲבִי
   דְוִד:
- **18.** And these are the generations of Perez: Perez begot Hezron.
- יח וְאֵלֶּה תּוֹלְדוֹת פָּרֶץ פָּרֶץ הוֹלִיד אֶת חֶצְרוֹן:
- 19. And Hezron begot Ram, and Ram begot Amminadab.
- יט וְחֶצְרוֹן הוֹלִיד אֶת רָם וְרָם הוֹלִיד אֶת עַמִּינַדַב:
- And Amminadab begot Nahshon, and Nahshon begot Salmah.
- כ וְעַמִּינָדְב הוֹלִיד אֶת נַחְשׁוֹן וְנַחְשׁוֹן הוֹלִיד
   אָת שֻּׁלְמַה:
- 21. And Salmah begot Boaz, and Boaz begot Obed.
- כא וְשַּלְמוֹן הוֹלִיד אֶת בּעֵז וּבעֵז הוֹלִיד אֶת עוֹבד:
- 22. And Obed begot Jesse, and Jesse begot David.
- כב וְעֹבֵד הוֹלִיד אֶת יִשְׁי וְיִשֵׁי הוֹלִיד אֶת דְּוָד:

## 2. Midrash Bereishis Rabbah 41:4

§4 הְיָה צאן וּבְקָר וְאהָלִים — ALSO LOT WHO WENT WITH ABRAM HAD FLOCKS, CATTLE, AND TENTS.

Owning tents does not appear to be a sign of wealth. The Midrash therefore gives a homiletical explanation:

רבי טוֹבְיָה בַּר רַבּי וִצְחָק אָמִר - R' Toviyah son of R' Yitzchak said: שְנֵי אֹקלים רוּת הַמּוֹאֲבִיָה וְנַעֲמָה הָעֲמוּנִית - Tents, in the plural refers to two "tents": Ruth the Moabitess and Naamah the Ammonitess. [44]

"לְּבְּוֹתֶּדֹךְ וְאֶת שְׁתִּדְ נְאֶת שְׁתִּדְ נְאָת שְׁתִּדְ נְאָת שְׁתִּדְ נְאָת שְׁתִּדְ נְאָת שְׁתִּדְ נְאָת שְׁתִּדְ נְאָת שְׁתִּד עִּנְהִדְּ נְאָת שִׁנִי אַנְתִּדְּ נְאָת שְׁתִּד עִּנְי אַמָר two daughters who are present (lit., found), etc." (below, 19:15). רְבִּי שִׁנְדְּהָדְּ בְּרֵ רְבִּי יִצְחָק אָמֵר שְׁנֵי אוֹהָלִים — And here, too, R' Toviyah son of R' Yitzchak said that the reference is to two tents — i.e., these illustrious descendants of Lot: רְבִּי יִנְיִּוֹלְ אָמֵר שְׁנִי מִינִי בְּרָבִּי — R' Yose son of R' Yitzchak said: שְׁתִּי מְנִינְיה הְעָמִינְה הְעָמִינְּה הְעָמִינְּה הְעָמִינְּה הְעָמִינְּה הְעָמִינְה הְעַמִּינְה הְעָמִינְה הְעָמִינְה הְעָמִינְה הְעָמִינְה הְעָמִינְה הְעַמִּינְה הְעַמִּינְה הְעָמִינְה הְעַמִּינְה הְעָמִינְה הְעַמִּינְה הְעָמִינְה הְעַמִּינְה הְעִמִּינְה רְיִבְּיִּה הְעָמִינְה בְּרָבִי יִיִּיִי בְּרָבִי — The phrase your two daughters who are "found" refers to the two "finds" — Ruth the Moabitess and Naamah the Ammonitess.

אָמֶר רַבּי יִצְּחָק – R' Yitzchak said: אָמֶר רַבּי יִצְּחָק – It is written, I have found David, My servant (Psalms 89:21). הַיִּכָן
— And where did I (God) "find" him? [47] In Sodom. [8]

#### 3. Bereishis 38

- 13. And it was told to Tamar, saying, "Behold, your father in law יג וַיָּגַד לְתָמֶר לֵאמֹר הִנֵּה חָמִיךּ עֹלֶה תִמְנָתָה is going up to Timnah to shear his sheep." לָגֹז צֹאנוֹ:
- 14. So she took off her widow's garb, covered [her head] with a veil and covered her face, and she sat down at the crossroads that were on the way to Timnah, for she saw that Shelah had grown up, but as for her she was not given to him for a wife.
- יד וַתְּסַר בָּגְדֵי אַלְמְנוּתָהּ מֵעֶלֶיהָ וַתְּכַס בַּצְּעִיף וַתִּתְעַלְּף וַתִּשֶׁב בְּפֶתַח עֵינִים אֲשֶׁר עַל דֶּרֶדְ תִּמְנָתָה כִּי רְאֲתָה כִּי גָדַל שֵׁלְה וְהִוּא לֹא נִתְּנָה לוֹ לִאִּשָׁה:
- 15. When Judah saw her, he thought she was a harlot, because she covered her face.
- טו וַיִּרְאֶהָ יְהוּדָה וַיַּחְשְׁבֶהָ לְזוֹנָה כִּי כִּסְּתָה פַּגֵיהַ:
- 16. So he turned aside toward her to the road, and he said, "Get ready now, I will come to you," for he did not know that she was his daughter in law, and she said, "What will you give me that you should come to me?"

יז וַיֵּט אֵלֶיהָ אֶל הַדֶּרֶךְ וַיּאׁמֶר הָבָה נָּא אָבוֹא אַלַיִדְ כִּי לֹא יָדַע כִּי כַלָּתוֹ הִוֹא וַתּאׁמֶר מַה תִּתֶן לִי כִּי תָבוֹא אֵלָי:

## 4. Midrash Bereishis Rabbah 85:1

ר׳ שְׁמוּאֵל בֶּן נַחֲמֶן פְּתַח: "כִּי אָנֹכִי יָדַעְתִּי אֶת־הַמַּחֲשְׁבֹת, אֲשֶׁר אָנֹכִי חֹשֵׁב עֲלֵיכֶם" (ירמיה כט, יא) – שְׁבָטִים הָיּוּ עֲסוּקִים בִּמְכִירָתוֹ שֶׁלֹ יוֹסֵף, וְיוֹסֵף הָיָה עָסוּק בְּשַׂקוֹ וּבְתַעֲנִיתוֹ, וְיהוּזָה וְרַתַעֲנִיתוֹ, וְיהוּזָה וְרַתַעֲנִיתוֹ, וְיהוּזָה הָיָה עָסוּק בְּשַׂקוֹ וּבְתַעֲנִיתוֹ, וְיהוּזָה הָיָה עָסוּק בְּשַׁקוֹ וּבְתַעֲנִיתוֹ, וְיהוּזָה הָיָה עָסוּק לְקַח לוֹ אִשָּׁה, וְהַקּבֶּ״ה בּוֹרֵא אוֹרוֹ שֶׁלֹ מֶלְּוְ הַבְּמִע הַהִּיא וַיֵּרֶד יְהוּדָה" וְגוֹי:

- 24. And the Lord caused to rain down upon Sodom and Gomorrah brimstone and fire, from the Lord, from heaven.
- **25**. And He turned over these cities and the entire plain, and all the inhabitants of the cities, and the vegetation of the ground.
- And his wife looked from behind him, and she became a pillar of salt.
- 27. And Abraham arose early in the morning to the place where he had stood before the Lord.
- 28. And he looked over the face of Sodom and Gomorrah and over the entire face of the land of the plain, and he saw, and behold, the smoke of the earth had risen like the smoke of a furnace.
- 29. And it came to pass, when God destroyed the cities of the plain, that God remembered Abraham, and He sent Lot out of the midst of the destruction when He overturned the cities in which Lot had dwelt.
- **30.** And Lot went up from Zoar, and he dwelt in the mountain, and his two daughters were with him, for he was afraid to dwell in Zoar; so he dwelt in a cave, he and his two daughters.
- **31.** And the elder said to the younger, "Our father is old, and there is no man on earth to come upon us, as is the custom of all the earth.
- **32.** Come, let us give our father wine to drink, and let us lie with him, and let us bring to life seed from our father."
- 33. And they gave their father wine to drink on that night, and the elder came and lay with her father, and he did not know of her lying down or of her rising up.
- 34. And it came to pass on the morrow, that the elder said to the younger, "Behold, last night I lay with my father. Let us give him wine to drink tonight too, and come, lie with him, and let us bring to life seed from our father."
- 35. So they gave their father to drink on that night also, and the younger arose and lay with him, and he did not know of her lying down or of her rising up.

כד וַיהוָה הָמְטִיר עֵל סְדֹם וְעֵל עֲמֹרֶה גָּפְּרִית וַאַשׁ מֵאַת יָהוָה מִן הַשַּׁמִים:

כה וַיַּהֲפֿדְּ אֶת הֶעָרִים הָאֵל וְאֵת כָּל הַכִּכְּר וְאֵת כָּל ישִׁבִּי הַעָרִים וְצֵמֵח הָאָדְמָה:

כו וַתַּבֵּט אִשְׁתוֹ מֵאַחֶרָיו וַתְּהִי נְצִיב מֶלַח:

כז וַיַּשְׁכֵּם אַבְרָהָם בַּבֹּקֶר אֶל הַמְּקוֹם אֲשֶׁר עַמֵד שָׁם אֶת פָּנֵי יְהוָה:

 כח וַיִּשְׁקֵף עֵל פְּנֵי סְדֹם וַעֲמֹרָה וְעֵל כָּל פְּנֵי אֶרֶץ הַבְּבֶּר וַיִּרְא וְהַנֵּה עֶלָה קִיטֹר הָאָרֶץ
 בְּקִיטֹר הַבְּבַשׁן:

כט וַיְהִי בְּשַׁחַת אֱלֹהִים אֶת עָרֵי הַכּּכֶּר וַיִּיְכֹּר אֱלֹהִים אֶת עָרֵי הַכּּכֶּר וַיִּיְכֹּר אֱלֹהִים אֶת לוֹט מִתּוֹדְ אֱלֹהִים אֲשֶׁר יְשַׁב בְּהֵן הַהְפֵּכְה בַּהַפֹּדְ אֶת הָעָרִים אֲשֶׁר יְשַׁב בְּהֵן
 ל וַיַּעַל לוֹט מִצוֹעַר וַיֵּשֶׁב בְּהָר וּשְׁתֵּי בְנֹתְיו
 עִמוֹ כִּי יְרֵא לְשֶׁבֶת בְּצוֹעַר וַיֵּשֶׁב בַּמְעָרְה הוּא וּשִׁתִי בְנֹתִיו:

לא וַתּאֹמֶר הַבְּּכִירָה אֶל הַאָעִירָה אָבִינוּ זְקֵן וְאִישׁ אֵין בָּאָרֵץ לְבוֹא עָלֵינוּ בְּדָרָדְ כָּל הָאָרֶץ:

לב לְכָה נַשְׁקָה אֶת אָבִינוּ יֵיוַ וְנִשְׁכְּבָה עִמּוֹ וּנְחַיֵּה מֵאַבִינוּ זַרַע:

לג וַתַּשְׁקֶּין, אֶת אֲבִיהֶן יֵיִן בַּלַּיְלֶה הוּא וַתְּבֹא הַבְּכִירָה וַתִּשְׁכֵּב אֶת אָבִיהָ וְלֹא יָדַע בְּשִׁכְבָה וּבְקוּמַה:

לד וְיָהִי מִמְּחֲרָת וַתּאֹמֶר הַבְּּכִירָה אֶל הַצְּעִירָה הֵן שָׁכַבְתִּי אֶמֶשׁ אֶת אָבִי נַשְׁקֵנּוּ יַיִּו גַּם הַלַּיְלָה וּבֹאִי שִׁכְבִי עִמּוֹ וּנְחַיֶּה מֵאָבִינוּ זְרַע:

לה וַתַּשְׁקֶּין,גַּם בַּלִּיְלָה הַהוּא אֶת אֲבִיהֶן יָיִן וַתָּקָם הַאָּעִירָה וַתִּשְׁכֵּב עִמוֹ וְלֹא יָדַע בְּשְׁבְבָה

- 36. And Lot's two daughters conceived from their father.
- **37.** And the elder bore a son, and she named him Moab; he is the father of Moab until this day.
- 38. And the younger, she too bore a son, and she named him Ben-ami; he is the father of the children of Ammon until this day.
- לו וַתַּהַרִין שָׁתֵּי בְנוֹת לוֹט מַאַבִיהַן:
- לז וַתַּלֶּד הַבְּכִירָה בֵּן וַתִּקְרָא שְׁמוֹ מוֹאָב הוּא אַבִּי מוֹאָב עַד הִיּוֹם:
- לח וְהַצְעִירָה גַם הָוֹא יָלְדָה בֵּן וַתִּקְרָא שְׁמוֹ בֶּןעָבִי הַיּוֹם:

#### 5. Bereishis 19

6. Rabbeinu Bachya 1255-1340 ותשקין את אביהן יין בלילה הוא. (זג)
היה ראוי שיאמר בלילה ההוא אבל מלת "הוא"
שמו של הקב"ה, וזהו שדרשו רז"ל: (ב"ר נא.
י.) הקב"ה סייע באותו מעשה ונזדמן להן יין
רמערה

ותלד הככירה כן ותקרא שמו מואב.

(לו) דרשו רו"ל: (ב"ר נא, יד.) אל תקרי מואב
אלא מאב, לא היתה צנועה ופירשה הדבר שנולד
מאביה, אבל הצעירה קראתו לשון נקיה: "בן
עמי". ודרשו רו"ל בהוריות: (הוריות י.) אין
הקב"ה מקפח שכר שיחה נאה דאלו בכירה
דקראתו מואב א"ל רחמנא למשה: (דברים ב, ט.)
"אל תצר את מואב ואל תתגר בם מלחמה",
מלחמה הוא דלא הא צעורי צערינהו, ואלו
צעירה דקראתו בן עמי א"ל רחמנא למשה:
צעירה דקראתו בן עמי א"ל רחמנא למשה:

וישב כהר ושתי כנותיו עמו. (7) מעשה בנות לוט ענין מחודש היה והן היו צנועות ומתביישות לתבוע את אביהן, שהרי בן נח מותר כבתו.

ורז"ל אמרו: (ב"ר נא, יג.) שנתכוונו לשם שמים כדי לישב העולם, כי היו רואות החרבן הגדול בדור ההוא והיו מתפחדות לאבד מין האדם, ולפי שכבר נאבדה אמן בלקות נציב מלח ואביהן היה יחיד בלא בת זוגו, על כן הוצרכו לעשות המעשה הזה בו כדי לחיות הזרע ממנו ושלא יכלה המין. ומזה אמרו בטענתם: ואיש אין בארץ וגר'. ומפני זה לא תמצא שהזכיר בהן הכתוב לשון זנות בכל הפרשה, לפי שכוונתם היתה לשם שמים, ועל כן זכתה הבכירה שיצאת ממנה רות המואביה שקבלה עליה תר"ו מצות שישראל יתרים על בני נח, וזכתה הצעירה שיצאת ממנה נעמה העמונית שיצא ממנה רחבעם כן שלמה, ונמצא ששתיהן זכו למלכות כית דוד. וזהו שאמרו רז"ל בענין עמון ומואב: (כ"ק לה:) (דכרים כ, יט.) אל תצורם ואל תתגר בם, בשביל שתי פרידות טוכות שאני עתיד להוציא מהם זו רות המואכיה ונעמה העמונית. והפרשה הזאת מפרשיות התורה שנקראין ומתרגמין, והוא מאמרם בשלהי מטכת מגלה: (מגילה כה:) מעשה לוט ושתי בנותיו נקראין ומתרגמין. פשיטא. מהו דתימא ניחוש משום יקריה דאברהם קמ"ל.



7. Igros Moshe, v. 8 Rav Moshe Feinstein 1895-1986

בתהילת חורף תרפ"ב חלה אחד מבעלי הבתים ונפל למשכב במין חולי מזור ולשונו התנפחת בפיז. כאשר תקיף ליה עלמא ורכנו בא לבקרו, ביקש החולה להוציא כל איש מעליו וסיפר לרבנו את סיבת חליו. לדבריו שבוע קידם לכן בשבת פרשת וירא הקשה כיצד זכו כנות לום שהמשית יהיה מצאצאיתן, אף שלא בושו בגילוי עריות שעשו והודיעו שבניהן הם מאביהן, ודיבר עליתן בדרך בזיון. בלילה הופיעו בחלומו שתי נשים זקנות מאד שראשן ופניהן מכוסים ואמרו שהן בנות לום. הן הוסיפו ואמרו לו ששמעו את מענתו, ובאו מעולם האמת לענות לו. הן מענו שהיו יכולות לומר שמאחר שהן ממשפחת אברהם וניצלו בדרך נם מסדום, לא היו תולים בהם מעשה זנות, וחיו יכולות לייהם לעצמן בל מעשה נס. כך שהיו יכולות לומר שנתעברו מן השכינה כביכול, ולייסד דת חדשה כנצרות. והן קראו לבניהן עמין ומואב להודיע שכאשר אשה מתעברת יש לוולד תמיד אב בשר ודם. בזכות זה זכו ויצא מהן המשית האמיתי. עוד אמרי שהוא חמא גדול כאשר דיבר עליהן בדרך בזיון. מאחר שהוא דבר עליהן בולזול, הוא ייענש מידה כנגד מידה כמרגלים (רש"י במדבר י"ד ל"ז) ותשתרבב ביון. מאחר שהוא דבר עליהן בולזול, הוא ייענש מידה כנגד מידה כמרגלים (רש"י במדבר י"ד ל"ז) ותשתרבב לשונו ותתנפח בחולי משונה וכך ימות. בשסיים האיש לספר את סיפורו, הימב את פניו אל הקיר ונפטר לעולמו. רבנו ראה בכך עניין אמיתי, מאחר שההמבר נראה לו תמבר אמיתי.

In 5682/1921 Reb Moshe Feinstein was the Rav of the town Luban. Somebody from the town fell il with a very unusual disease in which his tongue swelled up. The doctors could not figure it out, but he was on his deathbed from this illness. Reb Moshe went to visit him. When Reb Moshe walked in, the man sent everyone else out of the room saying he had to talk to Reb Moshe in private.

Everyone left and he turned to Reb Moshe and this is what he told him. he said he knows why he contracted this illness. He said that the week before (which had been Parshas Va'Yeira) he had given a drasha in which he berated the daughter's of Lot for what they had done. He spoke very harshly about their act and criticized them especially harshly for the brazenness of naming the child after the deed and thereby publicizing it to everyone. He questioned why they merited to have the Messiah descend from them (the Messiah is a descendant of King David who is a descendant of Ruth the convert from Moab), considering what they had done.

He said that the night before 2 elderly women came to him in a dream and identified themselves as the daughters of Lot. They were upset at the way he had spoken about them and wanted to respond. They told him, so he related to Reb Moshe, that he should not have accused them for living depraved lives and committing such shameful acts. They said we are from the family of Avraham. Everything we did had a purpose.

They explained that they thought they were the last people on earth to survive the destruction and they had to ensure the continuity of mankind. That required them committing such an act even though it was heinous. They had no other choice. However they felt that they had to publicize it because if they did not then future generations would make a deity out of the child born to them because they would consider it a virgin birth considering no other man was around and they would not cohabit with their own father.

To avoid the result of people thinking it to be a virgin birth and possibly making a religion out of them, they decided that they had to publicize what they did, no matter how shameful - to show everyone that there is no such thing as birth without a father. They concluded that that is exactly the reason they merited having Messiah descend from them - because of the self--sacrifice they displayed in this act. And they said that is why you have to be punished measure for measure for the harsh words you spoke about us. He concluded telling the story to Reb Moshe, he turned to the wall, and passed away.

### 8. Bamidbar 25

- 1. Israel settled in Shittim, and the people began to commit harlotry with the daughters of the Moabites.
- א וַיֵּשֶׁב יִשְׂרָאֵל בַּשְּׁטִים וַיַּחֵל הַעָם לְזְנוֹת אֵל בַנוֹת מוֹאַב:
- 2. They invited the people to the sacrifices of their gods, and the people ate and prostrated themselves to their gods.
- ב וַתִּקרָאוָ לָעָם לְזִבְחֵי אֱלֹהֵיהֶן וַיּאַכַל הָעָם ב וַיִּשְׁתַּחַווּ לֵאלֹהֵיהָן:
- 3. Israel became attached to Baal Peor, and the anger of the Lord flared against Israel.
- ג וַיַּצְמֵד יִשְׂרָאֵל לְבַעַל פַּעוֹר וַיִּחַר אַף יְהוֹה

#### 9. Devarim 23:4

- 4. An Ammonite or Moabite shall not enter the assembly of the Lord; even the tenth generation shall never enter the assembly of the Lord.
- ד לא יַבא עַמּוֹנִי וּמוֹאַבִי בְּקָהֵל יָהוָה גַם דוֹר עשירי לא יבא להם בַּקהַל יְהוֹה עד עוֹלַם:
- 5. Because they did not greet you with bread and water on the way, when you left Egypt, and because he [the people of Moab] hired Balaam the son of Beor from Pethor in Aram Naharaim against you, to curse you.
- ה על דַבַר אֲשֶׁר לֹא קַדְמוּ אֲתַכֶם בַּלֶּחֶם וּבַמַּיִם בַּדָּרֶדְ בָּצָאתָכֶם מִמְּצְרַיִם וַאֲשֶׁר שַׂכַר עַלֵידְ אָת בִּלְעַם בֵּן בִּעוֹר מִפָּתוֹר אָרַם נַהַרַיִם לקללד:
- 6. But the Lord, your God, did not want to listen to Balaam. So the Lord, your God, transformed the curse into a blessing for you, because the Lord, your God, loves you.
- ו ולא אבה יהוה אלהיד לשמע אל בלעם וַיַהַפֿדְ יָהוָה אֱלֹהֶידְ לִּדְּ אֶת הַקְּלָלָה לִבְרֶכָה כִּי אַהַבְדְּ יִהֹוָה אֱלֹהֶידְ:
- 7. You shall not ever seek out their welfare or their good, all your days.
- :לא תִדרשׁ שִׁלֹמֵם וְטֹבַתֵם כֵּל יַמֵיךּ לְעוֹלַם:

#### 10. Shmuel 2:11

- 2. And it came to pass, at the time of evening, that David arose from his bed, and walked upon the roof of the king's house, and he saw a woman bathing, from the roof; and the woman was very beautiful.
- ב וַיָּהִי | לְעֵת הַעֶּרֶב וַיַּקָם דָּוִד מֵעַל מִשְׁכַּבוֹ ב וַיִּתְהַלֵּךְ עַל גַּג בֵּית הַמֶּלֶךְ וַיַּרָא אָשָׁה רֹחֶצֶת מַעַל הַנָּג וְהָאִשָּׁה טוֹבַת מַרְאֵה מְאֹד:
- 3. And David sent, and inquired about the woman. And he said: ג וַיִּשְׁלַח דָּוָד וַיִּדְרשׁ לָאָשָׁה וַיֹּאמֶר הַלוֹא זֹאַת 'Is this not Bath-sheba, the daughter of Eliam, the wife of Uriah the Hittite?'
  - בַּת שֶׁבַע בַּת אֱלִיעַם אֱשֶׁת אוּרָיָה הַחָתִּי:
- 4. And David sent messengers, and he took her and she came to him and he lay with her: and she was purified from her uncleanliness; and she returned to her house.
- ד וַיִּשְׁלַח דָּוִד מַלְאַכִים וַיִּקְּחֶהָ וַתַּבוֹא אֱלַיו וַיָּשָׁבַ עָמָה וָהִיא מִתְקַדֵּשֶׁת מְשַּמְאָתָה וַתָּשָׁב אַל בֵּיתַה:
- 5. And the woman conceived; and she sent, and she told David, and she said: "I am pregnant."
- ה וַתַּהַר הָאִשָּׁה וַתִּשְׁלַח וַתַּגֵּד לְדָוִד וַתּאֹמֶר הַרָה אַנֹכִי:

#### 11. Melachim 1:1

- 24. And Nathan said, "My lord the king, did you say 'Adoniahu shall reign after me and he shall sit upon my throne?"
- 25. For he has gone down this day and has slain oxen and fatlings and sheep in abundance, and he called all the King's sons, and the officers of the army, and Abiathar the priest, and behold they eat and drink before him, and they said, "Long live King Adoniahu."
- **26.** And me, [even] me your servant, and Zadok the priest and Benaiahu the son of Yehoiada and Solomon, your servant, he did not call.
- 27. If this matter stems from my lord the king, [I wonder that] you have not informed your servant who should sit on the throne of my lord the king after him.
- כו וְלִי אֲנִי עַבְדֶּדְּ וּלְצָדֹק הַכֹּהֵן וְלִבְנֶיהוּ בֶּן יָהוֹיֵדַע וְלִשְׁלֹמֹה עַבִּדְּדְּ לֹא קָרָא:

כד וַיּאמֶר נָתַן אֱדֹנִי הַמֶּלֶךְ אַתַּה אַמַרתַּ

אַדְנָיָהוּ יִמְלֹדְ אַחַרָי וְהוּא יָשֶׁב עַל כְּסְאִי:

- כז אָם מָאַת אֲדֹנִי הַמֶּלֶךְ נְהְיָה הַדְּבֶר הַזֶּה וְלֹא הוֹדַעְתָּ אֶת עַבְדְּדְּ (כֹתִיב עַבְדְּידִּ) מִי יַשֵּׁב עַל כִּפֵא אֲדֹנִי הַמֶּלֶדְ אַחָרָיו:
- 28. And king David answered and said, "Call Bath Sheba to me. כח וַיַּעַן הַמֶּלֶךְ דָּוִד וַיּאמֶר קּרְאוּ לִי לְבַת שָׁבַע And she came before the king and stood before the king. וַתָּבֹא לִפְנֵי הַמֶּלֶךְ וַתַּעֲמֹד לִפְנֵי הַמֶּלֶדְ:
- 29. And he swore and said, "[I swear as] God lives who redeemed my soul from all distress.

כט וַיִּשְׁבַע הַמֶּלֶדְ וַיֹּאמַר חֵי יְהֹוֶה אֲשֶׁר פְּדָה אָת נַפְשִׁי מַכֵּל צַרָה:

12. Tzidkas Ha'Tzadik R' Tzadok Ha'Kohen of Lublin 1823-1900

והוא הנפש האחרון שבגוף והיותר סמוך לרע בכל מיני תוקף. ובעולם הזה הדורות הולכים ומתקטנים, אבל אז כשיתוקן יהיה בטוב סוף מעשה במחשבה תחילה, בסוד החיות רצוא ושוב כמראה הבזק, שממקום שפוסק משם חוזר ומתחיל להאיר ונעשה זה ראש ונתהפכו תחתונים למעלה, וכמו שאמרו ז"ל (פסחים נ.) עולם הפוך ראיתי.

The redemption will emerge precisely from a place of lust and sin, by means of repentance (teshuvah). The Talmud says, in Sanhedrin 98a, "The son of David [i.e., the Messiah] will come only in a generation that is entirely wicked." David is the archetype for the messianic soul because he showed how to make repentance into a life principle... And just that is the realization of ultimate fulfillment – that the root of evil will be transformed to good... At that time, the lowest will become the highest."

[קיא] בעקבתא דמשיחא העיקר הוא רק להוציא יקר מזולל, ורק במקום יצר הרע ותגבורת עוונות משם יקחך דייקא על ידי תשובה. כמו שאמרו בחלק (סנהדרין צח.) כן דוד כא כדור שכולו חייב, ונפש כזה הוא מחלקו של משיח, וכן דוד המלך ע"ה נקרא שהקים עולה של תשובה. כידוע דכנסת ישראל רגליה יורדות וכו' (למקום הטומאה) רחמנא ליצלן, ובעקבי משיח הנפשות מן הרגליים, ושם תגבורת הרע והיצר, ולכך דור של נפשות כאלו דייקא יזכו למשיח, כמו שאמרו ז"ל (כר"ר ט) טוב מאד זה יצר הרע. וכן משיח עצמו נולד ממקום כזה, כידוע מה שאמרו במדרש הנעלם פרשת וירא על בנות לוט ולוט. שהם שורש כח היצר הרע ומשם נצמח שורש כן דוד. והיינו שזהו תכלית השלימות שיהיה אז, שיתהפך שורש הרע לטוב, שזה שחיטת היצר דאיתא כסוכה (נכ.),

# 13. Michtav Mei'Eliyahu R' Eliyahu Dessler 1892-1953



A transformational leader like Moshiach must demonstrate the ability to transform himself. He must extract all the pure souls that are submerged among the nations of the world and return them to their holy roots.

#### יהודה ותמר

והנה יהודה מראשית לידתו היה חלקו שתצא ממנו מלכות כית דוד. עי' תרגום יונתן (בראשית כט, לה): "ואמרת הדא זמנא אודי קדם ה' דמן ברי דין עתיד למיפק... דוד מלכא דעתיד לאודויי קדם ה', בגין כן קרת שמיה יהודה". אלא שלזה היה צריך לאותה מדרגה של אמירת "צדקה ממני" וגם זה היה מחלקו. והרי משיח יביא כל העולם להכיר ולהודות בטעיותיהם, והיה צריך שיהיה כח זה בשורשו. קודם שנתגלתה היתה נקודה זו רק בהסתר — פי' סמויה מן העין, נמצא בכח ולא בפועל — ומבלי שיוציא נקודה זו מהסתרה לא היה אפשר ליהודה שיזכה להעמיד מלכות בית דוד. היה מוכרת להגיע לידי הרגשת הסתירה, וזה יצא לפועל ע"י מעשה דתמר. לצורך זה הורידו את נקודת בחירתו עד למעשה זה, ואח"כ ממילא התגברו ההודאה-על-האמת והתשובה, והינו התיקון כנ"ל.

#### דוד ובת שבע

וכן דוד היה צריך לגלות גילוי גדול של "למען תזכה בדברך תצדק בשפטך" (עי' סנהדרין קז.) וזה לא היה יכול לצאת אל הפועל אלא ע"י מעשה דבת שבע. גם היה חלקו לגלות עומק ענין התשובה לכל העולם, כי הוראת תשובה לרבים היא ההכנה למשיח שישיב כל העולם בתשובה כנ"ל. וכדי להוציא כל זה לפועל הוצרכו להוריד נקודת בחירתו (עי' מש"כ בזה בח"א עמ' 166). ורק עי"ז זכה להמשכת מלכותו ושמשיח יהיה מזרעו.

#### דות - אמה של מלכות

ומה נורא אשר לזכות למלכות בית דוד היה הכרח שיהיו עוד כמה זכויות משונות. היה מוכרח שנשמת אמה של מלכות בית דוד תצא ממואב [ועוד לפני זה מסרום (כאז״ל "מצאתי דוד עבדי... בסדום״, היינו מבתו של לוט — ב״ר מא, ד)] כי היה צורך שתגלה כל גדר ״אם תוציא יקר מזולל״, וכיון שנשמה יקרה זו היתה טמועה בין האומות ויצאה מהן ונדבקה בישראל, היא הכניסה כח זה הנצרך למשיח, שהוא עתיד להוציא את הנשמות הטמועות בין האומות ומחזירן לשורשן. וכן מה שצייתה לנעמי ללכת אל בועז אל הגורן, בזה גילתה הצטיינות יתירה במידת אמונת חכמים. כי מה שדרשה ממנה נעמי היה לכאורה נגד מה שלמדה על קדושת ישראל, והיה אפשר שתחזור לומר הן ככל הגויים בית ישראל, אבל היא עשתה כמעט ככל אשר נצטוותה. (וברור שנעמי עשתה זאת ברוח הקודש.) וטעם הענין קרוב לומר שגם נקודות אלו היו נצרכות למשיח שעניינו הוא לתקן הנדחים ולקרב את האומות לאמונה בה׳, על כן היה הכרח שיהיו כתות אלה מוכנים מראש, וזה לא היה אפשר להיות אלא בגיורת כרות.

וגם בבועז הרי כבר אמרו ז"ל שאמר לו השטן "את פנוי והיא פנויה... ליצר הרע נשבע וכו" (ויק"ר כג, יא), וכן אמרו שנסיונו היה הרבה יותר קשה מנסיונו של יוסף הצדיק (סנהדרין יט:). היינו שגילוי זה של כבישת היצר עדיין היה בהסתר אצלו, ובלתו היתה חסרה לו נקודה הנצרכת לזכות למלכות בית דוד. וגם בשביל זה הוכרח להיות כל ענין הגורן, כי בלתו לא היה גילוי פרט זה מתגלה בפועל.

וכן הוא בכל מדרגה ומדרגה. אין זוכים למדרגות רמות אלא ע״י תיקון הסתירות. ועל כן הוריד השי״ת את כל אדם אל תוך ההסתר למען יעלה ויתקן את ההסתר עמו. 14. Sifsei Chaim R' Chaim Friedlander 1923-1986



## "שתי פרידות טובות יש לי להוציא מהן"

כל זכות הקיום של עמון ומואב היתה כדי להוציא לפועל את ניצוץ הקדושה שהיה טמון בהם, כמו שביארו חז"ל (ב"ק לח:) מדוע אסר הקב"ה להלחם במואב אע"פ שציוה להלחם במדין, כי "שתי פרידות טובות יש לי להוציא מהן, רות המואביה ונעמה העמונית". כלומר, עמון ומואב שהצרו לישראל, ובגלל זה הרחיקם הקב"ה לעד מלבוא בקהל ה', ואעפ"כ קיימם הקב"ה במשך דורות רבים, ואסר על ישראל להשמידם, מפני ניצוץ הקדושה שהיה צריד להוציא מהם?.

- 6 כך אנו רואים פעמים רכות כחיי יום־יום שממשפחה שרחוקה מתורה ומקיום המצוות צומח כן צדיק ועובד ה', והסיבה היא זכות אבות. שהשרישו ביוצאי חלציהם נקודת קדושה, היוצאת לפועל אחרי הרבה דורות.
- 7 כאמור, רות היא ניצוץ הקדושה הפרידה הטובה שהשי"ת הוציא ממואב, ולכן המשיח יהיה מזרעה כי אחד מתפקידיו יהיה להוציא נצוצות הקדושה מהגוים (ובזה נכשל שלמה שחשב שהגיע כבר הזמן לזה ע"י שישא נשים מכל העמים).

15. Shem Mi'Shmuel – Shavuos Sochatchover Rebbe, R' SHmuel Bornstein 1910-1926



אותה, שהרי עדיין הי׳ מסופק אולי ירצה הגואל ללוקחה מ"מ נהג בה טובת עין ונתן לה. אף שזה כל חמדת ישראל דהמע״ה ומלך המשיח, בכ"ז מפני שידע שעניו המלוכה יותר טוב שיבואו מצמון ומואב כנ"ל, לא השגיח על עצמו כלל רק לטובת ישראל, לטובת כלל המלכות שתהי' עצהיו"ט. בין תהי' ממנו או מאחר. ובאמת היא צדקות גדולה להסתלק מנגיעת עצמו שהיא גדולה עד מאוד. שהיא כל ההשתלשלות של מלכות ישראל שהיתה ראוי׳ לצאת ממנו, להיות נאמן [געטרייא] ולהתרצות שתצא ההשתלשלות אף מזולתו אך באופו שתהי' עצהיו"ט. ובאמת מזה עצמו נשתלה מלכות בית דוד. שהי' תמיד מבטל א"ע לצורך ישראל כמו שכל ספר תהלים מלא מזה:

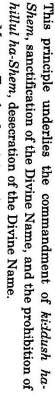
The Kotzker Rebbe of blessed memory told me regarding the monarchy that there was no one [fit to be king] in Israel, so someone had to be chosen from Ammon and Moab. Thus far his words. This is simple to explain: since all Israel are friends, like one person, it does not work for one to rule over another, just as one organ in a person does not dominate another... Therefore, Israel had to take its monarchy from Ammon and Moab, since the shell of Moab is pride, as it is written: "We have heard of Moab's pride – most haughty is he" (Isa. 16:6; Jer. 48:29). Therefore the soul of King David of blessed memory was embedded in captivity in the shell of Moab, so that this matter of pride be removed from the shell and brought to a level of sanctity, rising high and acquiring dominion for the sake of Heaven.

וומד שש שעורים וגו׳ (פ׳ ז׳) וימד שש שעורים וגו׳ א״ר יהודה בר״ם בזכות וימד שש וגו' זכה ועמדו ממנה ששה צדיקים וכאו"א בהו שש מדות דוד יחומי יאשי' חנני' מישאל ועזרי' דניאל ומלך המשיח. ע"כ. הנה זקיני זצוקללה״ה מקאצק אמר דעניו המלוכה לא הי׳ נמצא בישראל והיו צריכין ליקח זאת מעמון ומואב, עכלה"ק. והפירוש פשוט כי באשר כל ישראל כאיש אחד המה אינו שייך שאחד ישתרר על חברו כמו שאין האבר האחד שבאדם משתרר על האבר האחר. ומרע״ה שהי' מלך הוא מחמת שהי' נבדל מכלל ישראל ולא חיי נחשב שהוא כאבר מאברי הכלל רק שקול משה כנגד כל ישראל. ולכך הוצרכו ישראל ליטול המלוכה מעמון ומואב, משום דקליפת מואב גיאות כמשה"כ (ישעי' ט"ז) שמענו גאון מואב גא מאוד. וע"כ היתה נפש דהמע"ה טמועה בשבי" בתוד קליפת מואכ כדי להוציא ענין ההתנשאות מהקליפת ולהביאה אל הקדושה להתנשא ולהשתרר לשם שמים. ושאול המלך שלא נתקיימה מלכותו אמרו ז"ל (יומא כ"ב:) משום שלא הי׳ בו שום דופי, ושמואל הנביא אילל (שמו״א ט״ו) הלוא אם קטן אתה בעיניך ראש שבטי ישראל אתה, ועבור מעשה זה איבד את המלוכה. מפני שהי' חסר לו כח הגיאות והשררה כאמור שם כי יראתי את העם ואשמע בקולם. והנה בועז שנתן לה שש שעורים היינו שבטובת עינו נתן לה זה שששה הצדיקים הנ"ל שהיו מוכנים לצאת ממנו. כמו שמכואר בכתבי האריו"ל בועו בו עז. נתן לה שיצאו ממנה. אף שהוא לא ידע עדיין אם ישא

16. Abraham's Journey Rabbi Yosef Dov Soloveitchik 1903-1993

ways, our customs and mores, our *mishpatim* and *hukkim*, both our rational and non-rational commandments. The Jews must stand out in society as exemplars; our way of life must impress and attract people and fascinate their curiosity. The Jew must always bear witness to his peculiar relationship with God.

Behold, I have taught you statutes and judgments, even as the Lord my God commanded me, that you should act accordingly in the land whither you go to possess. Observe therefore and do them; for this is your wisdom and your understanding in the sight of the peoples, that, when they hear all these statutes, shall say: "Surely this great nation is a wise and understanding people" (Deut. 4:5-6).



Mattan Torah, the giving of the Torah, initiated the messianic process of redeeming the world from its crudity and profanity. The Torah was given to the Jew, who was told to disseminate the word of God among pagans, atheists, agnostics, and hedonists, thereby bringing them to their Maker. It is a piecemeal, slow movement. Nevertheless, it will be consummated in the messianic era, when "the mountain of the Lord's house shall be established on the top of the mountains" (Isa. 2:2).

Mattan Torah is bound up with the Messiah, who will possess the heroism of his grandmothers whom the Almighty found in the non-Jewish world. They represented the heroism of lone-liness, the heroism of universal commitment, and the heroism of faith and waiting. The ideal of mattan Torah will be fully realized only in the time of the Messiah. This great vision of a redeemed world would have been impossible had Lot's daughters been destroyed in Sodom.



Torah is so interested in telling us the strange story of the act of incest that took place in the cave. Why else would the Torah record such an ugly event? It is not a story of incest. It is the story of the Messiah.

will be passed on to the Messiah. is something fine in the non-Jewish families of the earth, it, too, tribute to the Messiah's rich and powerful personality. If there then, Lot's daughters had something beautiful in them to con-The Messiah will represent creation at its best. Apparently, talents will merge in beautiful harmony in the King Messiah. ness, humble and simple. All these capabilities, capacities, and defend justice. He will also be a man of unlimited loving-kind-He will be a hero with unlimited power and strength who will to the Messiah. He will have the capacity for gevurah and hesed. everything good and fine and noble in man must be passed on will be endowed with talents that seem mutually exclusive. But iridescent, multi-talented, rich in thought-filled volition, and multicolored threads, like Joseph's shirt. The messianic soul is weaves the personality of the Messiah with vast amounts of The personality of the King Messiah is not monotonic. God

R. Eleazar stated: What is meant by the verse "And in you shall the families of the earth be blessed, venivrekhu vekha" (Gen. 12:3)? The Holy One, blessed be He, said to Abraham, "I have two goodly shoots to engraft on to you, lehavrikh bakh: Ruth the Moabitess and Naamah the Ammonitess" (Yevamot 63a).

Lot's daughter had something beautiful to contribute to the emerging personality of the King Messiah. What did this primitive girl possess that the Almighty, gathering virtues and noble traits from all over the world, picked up? She was uncouth and primitive, she committed incest, and yet she was the great-great-grandmother of Ruth. The Messiah will be her descendant!

She was under the impression, says Rashi (Gen. 19:31), that a cosmic cataclysm had struck and only three human beings had survived. (Years ago, we were unable to imagine this, but now we understand that it is something that can happen any day.) She acted as she did because she wanted to save humanity. This girl wanted to rebuild the world, to start from scratch and raise another race to take the place of the human race, which she believed had been destroyed simultaneously with the destruction of Sodom. This was heroism of an undreamt caliber. Instead of giving up, she had the courage to try to rebuild the world, to make a new humanity arise from the ashes of Sodom. She convinced her younger sister. Never mind that their method was primitive and crude. These two girls took upon themselves an impossible task, something staggering and awesome.

"And the firstborn said unto the younger: Our father is old and there is not a man in earth. . . . Come, let us make our father drink wine, that we may preserve the seed of our father" (Gen. 19:31–32). The plan per se was reprehensible, but their motivation was imaginative, noble, and heroic. The King Messiah will save the world. Indeed, he will achieve what his great-great-grandmothers wanted to do. The great-great-grandson, the King Messiah, will accomplish what the lonely girls could not. The heroism of Lot's daughters consisted in their commitment to mankind and their urge to save it.

The Messiah has another grandmother who came to us from the gentile world: Tamar, the daughter-in-law of Judah. She was the great-great-grandmother of Boaz and consequently of David and therefore of the King Messiah. The Torah tells us, "It came to pass at that time that Judah went down from his brethren... and saw there the daughter of a certain Canaanite" (Gen. 38:1). The Midrash says that "at that time" means that everyone was busy: Jacob was busy mourning Joseph, Joseph was busy mourning his fate, Reuben was busy mourning his lost opportunity, Judah was busy choosing a wife, and "God was busy creating the light of the King Messiah" (Gen. Rabbah

85:1). In other words, Judah set in motion a process leading to his ultimate marriage to Tamar, which resulted in the inspired personality of the Messiah.

Tamar was a heroic woman, a great woman. God gleaned and gathered beautiful things from throughout the world—gems, noble emotions, heroic capabilities. What could Tamar do that others could not? She could wait; she possessed the heroic ability and patience to wait without end.

Judah told Tamar, his daughter-in-law, "Remain a widow in your father's house until Shelah my son be grown up," for he said [to himself], "Lest he also die like his brothers." Tamar went and dwelt in her father's house. And in process of time, Shua's daughter, the wife of Judah, died... (Gen. 38:11–12).

Tamar waited many years. She was lonely, forsaken, forgotten by everyone. Seasons passed. All her friends married, reared families; all contact with them came to an end; people treated her with ridicule and contempt. Shelah married; Judah had forgotten her. And yet she waited and never said a word. Wasn't she the incarnation of *Keneset Yisrael*, which has waited for her Beloved hundreds and thousands of years under the most trying circumstances? Did not Tamar personify the greatest of all heroic action—to wait while the waiting arouses laughter and derision?

The Messiah has yet another grandmother who came to us from the gentile world—Ruth. She, too, was heroic. Boaz acknowledged the great courage of this pagan girl in casting her lot with a people she did not previously know.

Boaz answered and said to her: "It has fully been told me all that you have done unto your mother-in law since the death of your husband, and how you have left your father and your mother and the land of your nativity and

are come into a people that you knew not heretofore. May the Lord recompense your work, and may your reward be complete from the Lord, the God of Israel, under whose wings you have come to take refuge" (Ruth 2:11).

When we read these words thanking Ruth for joining a people which she knew not, we willy-nilly think of the question that is addressed to any non-Jew who applies for gerut: "What prompts you to convert? Do you not know that the Jews at this time are persecuted and oppressed, despised, harassed and overcome by afflictions?" (Yevamot 47a). Of course, Boaz did not say it explicitly; but the meaning of his words points toward the same truth: only a hero joins our strange and lonely people.

It is amazing! The words of Boaz were spoken at the dawn of Jewish history, at a time when the tension between Jew and non-Jew was as yet unknown. This episode preceded Haman's hatred and indictment of the Jews, the Alexandrian hate literature, and the Gospels. The world knew nothing of the Jew's uniqueness, his so-called isolationism and egocentrism. Nevertheless, Boaz admired Ruth's fortitude for daring to join a strange and misunderstood people.

We Jews have been a strange people since the very birth of our nation. It has always taken courage, the ability to do something bold, to defy public resentment and identify with this unknown, mysterious people. What was mysterious about the Jews in early biblical times? The mere fact that they were not pagans, that they believed in one invisible and incorporeal God, was puzzling to pagans. Moreover, the Jews served their God by preaching morality, whereas the pagans worshipped their idols by giving gifts to them, by intoxicating themselves with orgiastic pleasure, by living like voluptuaries.

Ruth was a heroic woman; she joined a people alien to her, and committed herself to a way of life she did not understand. She came from a pagan background, where unlimited pleasure

and over-indulgence were an element in worship, and she joined a religion that demands discipline, redemption of the biological call for gratification.

To outsiders, Judaism is a difficult religion. The mere fact that the Halakhah interferes with every phase of human life, that Judaism is so concerned with the trivial, makes the commitment seem staggering and almost superhuman. To convert to Judaism and accept an all-inclusive Judaic commitment borders on the heroic. In addition, even as early as the period of the Judges, to become a Jew has meant to be alienated from the rest of the world. The destiny of Avraham ha-Ivri, the lonely Abraham, has always accompanied the Jews.

In a word, gerut is heroic action at the level of observance and practical living, and also at the level of one's relationship with the non-Jewish world. No wonder the Talmud says that the Jews, upon responding "We shall do and obey," were called gibborei koah, heroes (Shabbat 88a).

The King Messiah must be endowed with heroic qualities, for he is coming to change the status quo, to revolutionize concepts and opinions, to transform our outlook on life. He will defy evil, oppose ruthlessness, challenge injustice, "and decide with equity for the meek of the earth; and he shall smite the land with the rod of his mouth and with the breath of his lips shall he slay the wicked" (Isa. 11:4). Messianism minus heroic action is meaningless.

The poor of biblical times used to glean and gather after the reapers. The Almighty, too, gleaned and gathered—not ears of corn but beautiful inclinations and noble virtues. From them He wove the soul of the King Messiah. God found a heroic girl in Moab. The Almighty was "busy" with the formation and creation of the Messiah's personality, which was to embody the finest and most beautiful elements concealed in the depths of mankind. God brought the girl to Judea so that she could collaborate with Him in creating a Messiah personality. She contributed the heroism of loneliness and acceptance of the incomprehensible.

Ruth, no matter how idealistic she was, no matter how sturdy her character, no matter how heroic and revolutionary her spirit, was in her heart deeply loyal and grateful. In fact, her heroism was the consequence of her loyalty to her mother-in-law. Her first words, "Do not entreat me to leave you" (Ruth 1:16), tell a story of great humility. She revered her mother-in-law. When Naomi told her to do something odd, namely, to visit the threshing floor and uncover Boaz's feet, she did not argue with her mother-in-law. "And she did according to all that her mother-in-law bade her" (Ruth 3:6). Respect for the elderly, humility, and a sense of gratitude are indispensable. Heroism is important, provided it goes hand in hand with humility and loyalty.