# Nothing to Fear But Fear Itself Is Yiras Shamayim a Big Deal?



Rabbi Efrem Goldberg Boca Raton Synagogue



#### 1. Devarím 10:12

ּוְעַתָּהֹ יִשְׁרָאֵל מָה יהוָה אֱלֹהֶיךְ שֹאֵל מֵעַמֶּךְ כִּי אָם־ לִּיִרְאָה אֶת־יהוֹה אֱלֹהֶיךְ לָלֶכֶת בְּכָּל־דְּרָכָיוֹ וּלְאַהְבֵּה אֹתוֹ וְלַעֲבֹד אֶת־יהוָה אֱלֹהֶיךְ בְּכָל־לְבָבְךְ וּבְּכָל־ נַפְשֶׁךְ: לִשְׁמֹר אֶת־מִצְוֹת יהוֹה וְאֶת־חֻקְּתִיוֹ אֲשֶׁר אַנֹכִי מְצַוְּךָ הַיִּוֹם לְטִוֹב לֵך: הַן לֵיהוָה אֱלֹהֶיךְ הַשְּמִים זִּשְׁמֵי הַשָּׁמֵים הָאָרֶץ וְכָל־אֲשֶׁר־בָּהּ: רַקְ בַּאֲבֹתֶיךְ הַשְׁמִי הַשָּׁמֵים בָּיָוֹם הַזֶּה: וּמַלְהֶשׁ אַחֲרֵיהֶם בָּכֶם מִבָּל־הַעַמִּים בַּיִּוֹם הַזֶּה: וּמַלְהֶשׁ אֵת עָרְלַת

<sup>12</sup> Now, O Israel, what does Hashem, your God, ask of you? Only to fear Hashem, your God, to go in all His ways and to love Him, and to serve Hashem, your God, with all your heart and with all your soul, <sup>13</sup> to observe the commandments of Hashem and His decrees, which I command you today, for your benefit. <sup>14</sup> Behold! To Hashem, your God, are the heaven and highest heaven, the earth and everything that is in it. <sup>15</sup> Only your forefathers did Hashem cherish to love them, and He chose their offspring after them — you — from among all the peoples, as this day. <sup>16</sup> You shall cut away the barrier of your heart and no longer stiffen your neck. <sup>17</sup> For Hashem, your God — He is the God of the powers and the Lord of the lords, the

#### 2. Mídrash Shocher Tov

לט ע): (מד) דבר אחר אחת שאלתי מאת ה'. אמר חקב"ה לדוד בתחלה אמרת אחת שאלתי [ונו'] שבתי בבית ה', וחזרת ואמרת לחזות בנועם ה' ולבקר בהיכלו, אמר לפניו רבונו של עולם לא יהא עבד שוח לרבו, בתחלה לא באת לנו כאחת, שנאמר ועתה ישראל מה ה' אלהיך שואל מעמך כי אם ליראה (ימיים י יג), ואחר כך פתחת לנו בפצות הרבה, (מה) שנאמר ללכת בכל דרכיו (ולדבקה בו) ולשמור מצותיו לנו בפצות הרבה, (מה) שנאמר ללכת בכל דרכיו (ולדבקה בו) ולשמור מצותיו (ולדבקה בו) (ימוש כנ פ), חוי דיו לעבד לחיות כרבו:

#### Halacha 2

What is the path [to attain] love and fear of Him? When a person contemplates His wondrous and great deeds and creations and appreciates His infinite wisdom that surpasses all comparison, he will immediately love, praise, and glorify [Him], yearning with tremendous desire to know [God's] great name, as David stated: "My soul thirsts for the Lord, for the living God" [Psalms 42:3].

When he [continues] to reflect on these same matters, he will immediately recoil in awe and fear, appreciating how he is a tiny, lowly, and dark creature, standing with his flimsy, limited, wisdom before He who is of perfect knowledge, as David stated: "When I see Your heavens, the work of Your fingers... [I wonder] what is man that You should recall Him" [Psalms 8:4-5].

Based on these concepts, I will explain important principles regarding the deeds of the Master of the worlds to provide a foothold for a person of understanding to [develop] love for God, as our Sages said regarding love: "In this manner, you will recognize He who spoke and [thus,] brought the world into being."

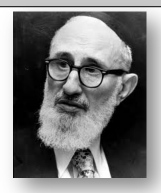
3. Rambam 1135-1204 Hílchos Yesodeí Ha'Torah 2:2

את ה' אלהיך תירא: ב והיאך היא הררך לאהכתו ויראתו. בשעה שתבונן האדם במעשיו וברואיו הנפלאים הנדולים ויראה מהן חכמתו שאין לה ערך ולא קץ מיד הנדולים ויראה מהן חכמתו שאין לה ערך ולא קץ מיד היא אוהב ומשבח ומפאר ומתאיה תאה נדולה לידע השם דנדול [6]. כמו שאמר דוד צמאה נפשי לאלהים לאל חי. וכשמחשב בדברים האלו עצמן מיד הוא נרתע לאחוריו ויפחר ויודע שהוא בריה קפנה שפלה אפלה עומדת בדעת קלה מעופה לפני תמים דעות. כמו שאמר דוד כי אראה שמיך מעשה אצבעותיך מה אנוש כי דוד כי אראה שמיך מעשה אצבעותיך מה אנוש כי תוכרנו. ולפי הדברים האלו אני מבאר כללים נדולים ממעשה רבון העולמים כדי שיהיו פתח למכין לאהוב את השם. כמו שאמר והיה העולם: בכל מה שבתך כך אתה מכיר את מי שאמר והיה העולם: בכל מה שברא אתה מכיר את מי שאמר והיה העולם: בכל מה שברא

4. R' Dovíd Avudraham 14<sup>th</sup> c. Bírchos Ha'Shachar וכתב אבן הירחי נשאלתי על ענין הברכות שבהתחלתן מדבר כלפי השם כאלו הוא כנגדו ובסופן כאלו אינו כנגדו. במדרש (שו"ט טז). טעם לכולם ממה שנא' (תה' טז, ח) שויתי ה' לנגדי תמיד, כי כשמזכיר את השם ואומר ברוך אתה ה', הוא עומד לנגדו, וכיון שאומר אחר-כך מלך העולם, נמצא שאינו עומד נגדו, שרוצה לומר, אותו אלהינו שהוא מלך העולם הוא קדשנו במצותיו וצונו לעשותם. והריב"א נר"ו כתב שהטעם שתקנו הברכות בלשון נוכח ונסתר, מפני שהקב"ה נגלה ונסתר, נגלה מצד מעשיו ונסתר מצד מהותו. וגם הנשמה נראית ונעלמת, לכן הנפש מברכת בנכח ונסתר, כמו שנאמר ברכי נפשי את ה', וכל קרבי את שם קדשו (שם קד, א) ברכי נפשי את ה', ה' אלהי גדלת מאד וגו,' עוטה אור כשלמה וגו'. מגערתך ינוסון. והברכה היא בדבור הפה ומחשבת הלב. הלב נעלם והקול נשמע. והאדם מורכב מגוף ונשמה, וראוי היה לו לידבק בקונו ולעמוד נכחו תמיד מצד נשמתו, אלא שאינו יכול מצד גופו, לכך ברכותיו נכח ונסתר. וזה הטעם נכון הוא יותר מן הראשון.

5. R' Yosef Dov Soloveitchik 1903-1993

U'Vikashtem Misham



Awe is totally different from instinctual fear. Man as animal is haunted by dread and filled with opaque fears; man as speaking spirit (cf. Onkelos, Gen. 2:7) is filled with purposive awe. Fear is a powerful, vital response, dark and obscure, of bodily and psychic shock caused by an outside threat. It is an instinctual, emotional driving force that bursts forth at times of danger out of the mad desire to exist and assumes unrestricted dominion over man in times of crisis. Clear thinking has no part in it. It is imbued with the secret of the vital force rooted in every living thing, the desire to exist. Fleeing under the pressure of fear is instinctive, without any flash of enlightening will. Fear-driven man often runs away without knowing where, what, or why. Sometimes running away misses its mark, enmeshing the fearful person in the very danger he is trying to escape. Shouting "fire" in a crowded hall often causes insane running, with people being trampled as a result of the crush of the stampeding crowd. One who is afraid of death sometimes commits suicide in order to save himself from the claws of his fear.

To paraphrase a saying of our sages, fear is good in small doses; in large doses it is harmful (see *Gittin* 70a). A little is good because it manifests the normal vigilance of the life instinct. Too much is harmful because exaggerated or pointless fear leads to

total insanity. Fear – as everyone knows – is the ultimate source of all neuroses and psychic anomalies in man. Not for naught did the Torah make use of the punishment of fear as the most terrible curse to seal the covenant in Deuteronomy:

Yet even among those nations you shall find no peace, nor shall your foot find a place to rest. The Lord will give you there an anguished heart and eyes that pine and a despondent spirit... you shall be in terror, night and day, with no assurance of survival... because of what your heart shall dread and your eyes shall see (Deut. 28:65–67).<sup>13</sup>

Religiosity that remains too long in the realm of this terrible fear does not achieve its goal. It deteriorates into magic. The Torah commanded us to be in awe of God. Awe is born of the spirit that soars on high; its essence is an axiological position toward another, brought about by knowledge. Awe stems from assessment. Man assesses himself and "the Other." Out of this comparison and assessment he comes to feel awe, which begins with knowledge of inferiority and a sense of shame, and ends with spiritual recoil, whose essence is spiritual elevation.

Fear and love are mutually contradictory, but awe and love do not negate each other. On the contrary, they are entwined with each other. A great personality can bring about feelings of love and awe at the same time. When the storm of longing overpowers the lover and draws him to love, it also reveals the awe, which is a love fierce as death, that sometimes takes the form of silent suffering. I love the other and yearn for him because of his greatness and majesty, but this valuation itself also leads to the retreat of the lesser one in the face of the greater one. Coming closer leads to an axiological diminishing of one's self-image. Love contains equality of value but also the negation of value. "Honor your father and your mother" (Ex. 20:12) is juxtaposed with "Every person shall revere (tira'u) his mother and father" (Lev. 19:3) - honor and reverence go well together. The son does not fear his kind father and his gentle mother, and the Torah has never commanded us to fear our parents. Its emphasis is on reverence interwoven with enlightened, appropriate love. In this case, both of them [reverence and love] are rooted in gratitude. Similarly, our love and awe of God grow out of the experience of the connection between the universe and God. From this experiential awareness, the fiery attachment of love bursts forth, as well as the retreat of awe before His Majesty, a retreat which reflects absolute shame. 14

#### 6. Berachos 33b

The Gemara presents another teaching of R' Chanina: קבל בּירִי שְּמִים חוּץ – And R' Chanina said: יְאָמֵּר רְבִּי חָנִינָא – Everything is in the hands of Heaven except for the fear of Heaven, שְּנֵאָמֵר ... עַתָּה יִשְּרָאֵל מָה ה' אֱלֹהֶיךְ שֹאֵל – as it states: And now, Israel, what does Hashem, your God, ask of you, but merely to fear [Hashem, your God]. [40]

The Gemara asks:

The Gemara responds:

אין לְנְבֵּי מְשָׁה מִּילְתָא וּנְעַרְתָּא הִיא – Yes! For Moses, who uttered this verse, it was a small matter, and he referred to it as such. בְּשָׁלְ לְאָרָם שָּמְבְּקְשִׁים – For R' Chanina said: בְּשִׁלְּרְ רָבִּי חֲנִינָא – For R' Chanina said: בְּיִי חֲנִינָא – The situation is analogous to the case of a person from whom a large utensil was demanded and he had it available. בּיְמָה עָלִיו בְּכְלִי קָטָן – The utensil thus appears to him like a small utensil that is easy to acquire. בְּטִין וְאֵין לוּ – Ef, however, they demanded a small utensil from someone who does not have it בְּלִי גָּרוֹל בְּלִי גָּרוֹל – it appears to him like a large utensil that is hard to acquire. בּיִּי

## 9. R' Yítzchak Hutner Igros U'kesavím

Fear without love—surely there is here a deficiency of love; love without fear—there is nothing here at all.

## 7. Rítva (Berachos) R' Yom Tov b. Avraham Asevíllí (1250-1330)

אמר רי חנינא הכל בירי שמים הוץ מיראת שמים. פי', כל ענין האדם אם יהיה עשיר או עני או ארוך או גוץ או אוכם או חיור או חכם או טפש, חוץ מיראת שמים יוד, ומצינו סיוע לר' הנינא מדאמרינן בנדה 108 דמלאך הממונה על ההריון מביא הטפה לפני המקום ואומר טפה זו חכם או טפש עשיר או עני כעור או יפה ארוך או קצר ולא אמר צדיק או רשע 108.

אמו יראה מלתא זוטרתי היא. דקאמר כי אם ליראה את ה' וכרי 170.

## 8. Ohr Ha'Chaim Ha'Kadosh R' Chaim Ibn Attar 1696-1743

יכ ועתה ישראל מה וגו' כי אם ליראה וגו'. כוונת הכתוב היא על זה הדרך, לפי שיש שתי הדרגות שחפך ה' מישראל עשות, והם זו למעלה מזו, א' היא היראה, ולמעלה ממנה האהבה, ואמר להם שאינו מבקש מהם כי אם היראה:

וטעם הדבר הוא לפי שהיראה תסובב אחכם ללכת בכל דרכיו, כי הירא לא יחדל מיראחו אפילו באחת מאלף שעליו לעשות, ולא זו בלבד מגיעתו אלא עוד לו ולאהבה אותו, הרי שהיראה היא פתח ליכנס לשער האהבה, ולזה כשאמר הכתוב מה ה' שואל כי אם ליראה, דקדק לומר ועתה, פירוש מה שהוא שואל ליראה הוא עתה, בזמן הזה שאתה בא לישא עול האלהות, אבל אין זה מכלית מה שחפך ממנו עשות. אלא שזה יעמידנו בגדר האהבה:

האהכה שהיא רבר המקווה חהיה היראה מלמל וגו', שבערך האהכה שהיא דבר המקווה חהיה היראה מלמא ונטרמא, ובנמרא (מכנות לג.) שאמרו אטו יראה מלמא ווטרמא וכו', הכוונה היא כיון שבערך משיגיה גדולה היא לא מקרא קטנה, הגם שבערך האהבה היא למטה ממנה, וחירן לגבי משה וכו', שגם בערך המשיגים ישנה בגדר קטן: ערד ימבאר על זה הדרך, לפי שיעלה על דעת אנוש שהעובר פי ה' נפלאת היא ממנו השגת רלונו יתברך, לזה אמר אליו ועתה וגו', פירוש ועתה הוא משובה, כאומרם מעמך לתקן משובה, כי אלהיך שואל מעמך לתקן משובחך כי אם ליראה לבד, בזה יתרלה ה' אלהיך בואל הלהיך לך:

# 10. Klí Yakar R' Shlomo Efraím Luntschítz (1550-1619)

ראו כל הנוראות אשר עשה ה' למען תהיה יראתו על פניהם,
אז וראי הייתי שואל דבר גדול כי וראי קשה להכניס את האדם
בעול היראה כי רב הוא. אמנם ועתה רצה לומר הדור הזה אתם
באול היראה כי רב הוא. אמנם ועתה רצה לומר הדור הזה אתם
ראו (ירמיה כ לא) כי בעיניכם ראיתם כל הנוראות אשר עשה
האלחים כדי שייראו מלפניו וכבר אתם מורגלים במדת היראה,
לפיכך ועתה באשר הוא שם שאלה קטנה ה' שואל מעמך, וזהו
שאמרו לגבי משה זה דור המדבר שהיי בזמן משה, להם ודאי
מילתא זוטרתי היא היראה, ומן היראה יבא למדריגת האהבה,
זהו שנאמר ולאהבה אותר. ומסיים לטוכ לך היינו קבול שכר
כפירוש רש"י, והזכירו בסוף לומר שסוף השכר לבא מעצמו
ולא שתהיה תחילת כוונת עשייתך לשם קיבול פרס:

יב) ועתה ישראל מה ה' אלהיך שאל מעמך כי אם ליראה. רז"ל אמרו (מרכות לג:) וכי היראה מילתא זוטרתי היא, אין לגבי משה זוטרתי היא. ומקשים כאן וכי בעבור זה אמר לכל ישראל מה ה' שואל מעמך. ויש מתרצים לגבי משה היינו כשהיו ישראל אצל משה שהיה מדריכם במדת היראה, אז זוטרתי היא:

ואני אומר שזהו כוונת הפסוק שאמר ועתה ישראל, מה הוא ועתה, אלא לפי שנאמר אח"כ וידעתם היום כי לא את בניכם אשר לא ידעו ולא ראו את מוסר ה' אלהיכם וגו', וכל הסיפור עד עיניכם הרואות את כל מעשי ה' וגו', כך ביאורו, אילו בקשתי היראה מן בניכם אשר יקומו מאחריכם אשר לא

11. R' Shimshon Raphael Hirsch 1808-1888



V. 12. ישראד, and now since all that has happened up till now must have made it clear to you that all happiness in your future only depends on your faithfully carrying out all that God demands of you, what is it then that He does demand of you?

שואל מעמך: see on Ex. III,22. מה - בי אם: what other than.-According to the cantillation ליכת, היראה and מדהבה are not three separate demands, but ליראה are the consequence of ליראה, to fear God in such a manner that it leads to our going in all the paths of God, which, in its turn, leads to the love of God. For 'הרא את means: to keep God in His Greatness and Loftiness ever in one's mind. (see Gen. on II, 19 at end of notes,) ידרכת בכל דרכיו: and thereby be induced to strive for all the goals, the way to which He has taught us. And this developing all our forces, in the Presence of God, to the goals He has set before us in the ways which He has taught us to take, brings us happiness; these goals and these ways run so much in line with our true nature, the paths He indicates are such pleasant ones - דרכיה דרכי נועם and the feeling of living under His Eye and achieving what He meant us to accomplish is such a happy feeling of beatitude that this God-fearing treading His paths itself begets the love of God, 'ה אהבח אוהבת, that knows no higher delight than 'א to give oneself up entirely to God and to know that one is near to Him; זלעבד, ה חא, and out of this love to let all one's thoughts and feelings of the heart and all spiritual and material forces of one's life rise to the service of God, to accomplish His purposes on earth.

This 'האת ה' is permanently the one root of all our living and acting in the Presence of God. It is the one thing that God has laid entirely in our own hands מיראת שמים חרץ מיראת "everything is in God's Hands except the fear of God" I.L.). It is the one thing that is עמך so that God can demand it מעמר, It is the one thing out of all that He gives us, and with all that He gives us that He expects back from us to Him. אין דו ההקב"ה בתי גנויו אלא אוצר של יראת שמים, (Berachoth 33,b). ("the only thing God has in His treasury is the store of 'Fear of God' " I.L.). It is the key to all knowledge and having it completely is the aim of all knowledge. כל אדם שיש בו תורה ואין בו יראת שמים דומה לגובר שמסרו לו מפתחות הפנימיות ומפתחות החיצונות ? א מסרו דו בהי עייד "Every man who has knowledge of Torah but has no "fear of God" is like a treasurer who has been handed the keys of the inner chamber of the treasury but not the keys to the outer one, how shall he get in to the treasure"? (Sabbat 31,b), and חבל על דלית לי' דרתא ותרעא (How absurd for man to make a gate-way for his court when he has no court i.e. the Torah is only a gate for the "fear of God", what folly to get the "gate" without having what the gate is to lead into, I.L.).

### 12. Mesívta Gemara Berachos

חכל כידי שמים חוץ מיראת שמים

איתא מהחידושי הרי"ם ז"ל כי בנסיון לוקחים מהאדם כל המדרגות חוץ מיראת שמים, לכן אמר 'עתה ידעתי כי ירא אלקים אתה' (בראשית כב יב) שהיה לו כל כך הרבה יראת שמים, שהיה יכול להחזיק מעמד בנסיון העקידה שהיה נסיון גדול, והיה נצרך הרבה יראת שמים לעמוד בו. וזה דכתיב 'מה ה' אלקיך שואל מעמך כי אם ליראה' שרק יראת שמים עומד לו לאדם בשעת נסיון, כי כל המדרגות האחרות לוקחים ממנו. וזה 'מה ה' אלקיך שואל מעמך', 'שואל' לשון שאילה שלוקח ממך כל המדרגות בהשאלה 'כי אם ליראה' שמשאירים אצלו להאחו בזה להתגבר, וכשעומד בנסיון מחזירין לו כל המדרגות, וזה שדרשו ז"ל הכל בידי שמים חוץ מיראת שמים שגאמר 'ועתה ישראל' וגר', שיראת שמים אינו בידי שמים ליקת ממנו גם בעת נסיון, וזה ה' אלקיך שואל מעמך, שגם כשלוקחין ממך כל המדרגות בשעת נסיון שישאר לו היראת שמים להאחז בה.

אטו יראת שמים מילתא זומרתא היא וכו' לגבי משה מילתא וומרתא היא מקשין הלא לישראל נאמר כי אם ליראה, וכי משום ולגבי משה מילתא מקשין הלא ליהאה לי, על פי זוטרתא תחשב למילתא זוטרתא גם לגבי ישראל. וגראה לי, על פי

מה שכתב כספר ושמח משה פרשת זירא שיש חילוק בין ירא ה' זבין זירא את ה', כי ירא ה' הוא יראת הרוממות שירא את ה' מפני הדר גאונו, וירא את ה' היינו יראה מחמת העונש שיבוא עליו על ידי העבירה עיי"ש. והנה יראת העונש היה דבר קטן בעיני משה, כי אמר וחשב מי לא ירא לכל הפחות את ה' מחמת עונש, אבל יראת הרוממות זה אינו מצוי בכל אדם רק לבעלי מדריגה, הגה הכתוב אומר ימה ה' אלקיך שואל מעמך כי אם ליראה' יאת' דייקא, לכל הפחות יראת העונש וזה מילחא זוטרתא בעיני משה, ושפיר אמר אין לגבי משה, כפי השגתו של משה ביראת ה' יראת העונש מילתא זוטרתא ואתי שפיר.

(דעח סופר, עקב)

מדוע אמר משה לישראל שיראת שמים הוא דבר קטן

- אין לגבי משה מילתא זומרתא היא. בתירוץ הגמרא יש להבין מדוע מחמת שהיראה נחשבת למשה כדבר קטן, יש להחשיבה כך גם לגבי ישראל שלא היו בדרגתו של משה. זנאמרו בכך כמה פירושים:
- א. הר"ן (זלטום, סלום סעמילו) פירש, שיש דבר שלאחר שעמל האדם וטרח להשיגו כשרואה ונחשב אצלו חשיבות הדבר לא יחשב בעיניו כל הטורח שטרח בהשגתו, זכן יש דבר שהאדם מאוד חפץ בו וכבר קודם שמשיגו לא יתחשב בטורח להשיגו מרוב אהבתו לדברי, אמנם למי שאינו מכיר ואינו חושק בדבר יחשב כקושי גדול להשיגו, וזהו שאמר משה לישראל לאחר שהשיג את היראת שמים, שידעו שאם יחפצו בה מאוד ויבינו את המעלה הנשגבה שבה תהיה בעיניהם כדבר קטן שקל להשיגו.
- ב. כצפנת פענה (מהר"ט, פרטת עקנ) פירש, שאמנם למי שעדיין לא הגיע לדרגת יראת ה' גראית לו מעלה זו כגבוהה וקשה להשיגה, אך מי שכבר זכה במעלה זו אינו מבין איך אפשר להתנהג בעולם בלא יראת שמים, וממילא בעיניו היא פשוטה להתנהג בה, ולכן תירצה הגמרא שלגבי משה שכבר הגיע לדרגת יראת שמים היא נחשבת כדבר קטן.
- ג. ועוד פירש, שעל קבלת התורה כתוב (שמוס כיז) 'ובעבור תהיה יראתו על פניכם', ומוכח מכך שמעמד קבלת התורה באותות ומופתים ומודאים גדולים גרם לבני אותו הדור שתהיה יראת ה' חקוקה בליבם, ומשום כך לגבי משה שקיבל בעצמו את התורה מהקב"ה היתה היראת שמים כל כך חקוקה בליבו עד שנחשבה לגביו כדבר קטן.
- ד. באחל יעקב (פרטם עקל ד"ם ונגמרם) פירש, שאדם הממלא את עצמו ביראת שמים עד שימלאו כל כלי נפשו, ממילא הוא מאיר בכך על אחרים ומשפיע עליהם מיראתו, וזהו שאמרו ש'לגבי משה", כלומר כשהיו ישראל בדורו של משה וסמוכים אליו וראו את התנהגותו ויראתו הושפעו מיראתו, וממילא היה קל להם ונחשב להם כדבר קטן לזכות בעצמם ליראת שמים.
- ה. ברוח חיים (100% מ"ל מכ"נ) פירש, שכיון שכל אדם בעל כורחו הוא ירא מהרבה דברים רעים ומזיקים שברא אותם הקב"ה כדי שיהא דין בעולם, ושיבינו שהכל מגיע ממנו ויראו מלפניו, אם כן טוב לו להפוך את היראה מהדברים הרעים ליראה מהקכ"ה, ואז אין לו לירא משאר הדברים [שהרי לא יפגעו בו, ביון שכל תכליתם היא לגרום לו לירא את הקב"ה]. ולכן היראה מחקב"ת נחשבת לדבר קל, שבמקום לירא את כל היראות שיש בעולם, יכול האדם לירא רק מהקב"ה וממילא ינצל מכל שאר היראות.
- ז. כצרור החיים (מולומוץ, שער ינ) פירש, לפי מה שכתוב בסוכה (נכ.) 'כל הגדול מחבירו יצרו גדול ממנו', ולכן אם לגבי משה שהיה יצרו גדול אף על פי מחבירו יצרו גדול מכנו', ולכן אם לגבי משה שהיה יצרו גדול אף על פי כן נחשבת לו היראה ברכר קטן, כל שכן שלשאר ישראל אין זה קשה.
  - ז. עוד פירש, שכוונת הגמרא לומר שכשם שלמשה נחשב יראת שמים לדבר קטן, וזה משום שהכניע את יצרו בתחילה ומחמת כך יצרו מסור בידו, כך גם אמר לישראל שאם יזהרו שלא לשמוע בקול היצר בתחילת הסתתו, לאחר מכן ימטר בידם וגם להם יהיה קל להתנהג ביראת שמים.
- מכן 'מסר בידם וגם לוות ידי לי שעצם האמונה כהקב"ה [שהיא היסוד ליראה] הוא דבר שקל מאוד להשיגו, אלא שרצונותיו של האדם לחיי היסוד ליראה] הוא דבר שקל מאוד להשיגו, אלא שרצונותיו של האדם לחיי הפקרות מטים אותו שלא יאמין במה שמבין. ולפי זה שאלה הגמרא, כיון שבפועל קשה להאמין מחמת רצונותיו של האדם, מדוע כתוב על כך 'מה ה' אלהיך שואל מעמך', ותירצה הגמרא, שמכך שאצל משה לא שלטו רצונותיו עליו ולכן היתה היראה לגביו כדבר קטן, מוכח שהיראה עצמה היא דבר קל עליו ולכן היתה היראה לגביו כדבר קטן, מוכח שהיראה עצמה היא דבר קל ומר עליה 'מה'.
- ט. בחמרת יהושע (ד"ה מה) פירש, שבזמנו של משה רכינו כל מי שהיה חוטא היה נענש מיד, כשם שמצאנו כך במקושש ובחטא העגל ובקורח ועדתו, ועל כן בזמנו היה דבר קל להיות ירא חטא מכיון שראו שהחוטא מיד בא על עונשו, וזהו שאמרו 'לגבי משה', כלומר בזמן דורו של משה.