# Can You and I Both be Right When We Fundamentally Disagree?

## Eilu V'Eilu in Halacha and Hashkafa

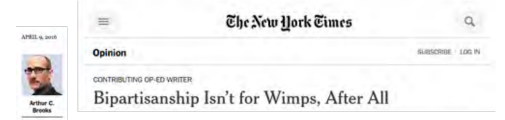


## Rabbi Efrem Goldberg Boca Raton Synagogue

Tikun Layl Shavuos Learning Sponsored by Dr. Barry and Dana Schechter in loving memory of his beloved parents Charles and Matla Dobra Schechter and her beloved father, Sol Feldman



- I. Diversity in Torah
  - a. Rav Kahane (Pesikta De'rav Kahane 12:25) everyone experienced Hashem differently.
  - b. K'patish yefotzetz sela like a hammer shatters a rock (Sanhedrin 34a)
  - c. 70 faces, Shivim panim l'Torah (bamidbar rabbah 13:15)
  - d. Aruch Hashulchan each opinion is a different voice in one choir or a different instrument in God's orchestra.
- II. Diversity in halacha
  - a. Eruvin 13b Beis Shamai and Beis Hillel disagree and gemora comments eilu v'eilu, these and those are the words of Hashem.
  - b. Chagiga 3b all truths came from one source
    - i. Ran (derash 3) asks how can it be that Hashem communicated to Moshe wrong or untruthful opinions?
  - c. Rejected opinions are in fact false, but nevertheless have value
    - i. Nesivos falsehood helps reveal truth
  - d. Multiplicity of truths
    - i. Rashi (kesubos 57a) no absolute and no false, multiple truths
    - ii. Ritva (eruvin 13b) a full range of halachik options was revealed to Moshe and the Rabbis of each generation arrive at their pesak.
    - iii. Maharshal (intro to baba kamma) all souls were present at Sinai and perceived truth through their filters.
    - iv. Maharal (be'er ha'golah 19 -20) things are not black and white and have aspects of both perspectives as its truth. Not contradictory at all but has aspects of both.
      - 1. See picture from different perspectives
    - v. Rav Yisroel Salanter people think and process differently
    - vi. Ohr Gedalyahu one truth applies differently to different places and times.
- III. Value of Minority opinion
  - a. Eilu v'eilu applies in halacha to allow the minority opinion to stick around and can be resurrected by the majority
    - i. Mishna edyos 1:5,6
    - ii. Tos. Shantz
    - iii. R' Chaim, brother of the Maharal was critical of the Shulchan Aruch because it didn't include significant minority opinions and that is a violation in his mind of eilu v'eilu.
  - b. Eilu v'eilu recognizes that despite truth need unity
    - i. We follow Beis Hillel despite validity of minority view because they were more inclusive and respect diversity
      - 1. Yevamos 13b-14b they continued to marry one another
    - ii. Must find balance between the pursuit of truth and diversity of views on one hand and the need for uniformity, discipline and order on the other.
      - 1. Aruch Ha'Shulchan (intro to choshen mishpat) must arrive at conclusive pesak despite eilu v'eilu for unity
- IV. Diversity and Unity
  - a. Rav Yaakov separate encampments with Mishkan in the middle
  - b. Netziv diverse ways of connecting to Hashem but must be back to Hashem.
  - c. Berachos 27b Talmidei Chachamim are called ba'alei trissin
    - Rav Kook shields not swords because defending their position, not knocking someone else's
  - d. Bret Stephens Leave your Safe Space



What can we do to improve the situation? Let's start by considering what has happened. First, the average American is becoming more ideologically predictable. A Pew Research Center study from 2014 shows that the share of Americans with "consistently conservative" or "consistently liberal" views has more than doubled in the last two decades to 21 percent from 10 percent.

Second, despite the talk about divisions within the Democrats and Republicans, both parties are becoming purer ideological vessels, rather than mixed coalitions that cover broad spectra. In 1994, nearly 40 percent of Republicans were more liberal than the median Democrat, and 30 percent of Democrats were more conservative than the median Republican. Today, those numbers have plummeted to 8 percent and 6 percent.

Third, we also don't like one another very much. Thirty-eight percent of Democrats have a "very unfavorable" view of Republicans, and 43 percent of Republicans hold that view of Democrats. About half of "consistently liberal" Americans say most of their friends share their views, and about a third say it's important to live in a place where that is so. For those who are "consistently conservative," these preferences are even more pronounced.

#### 1. Pesíkta D' Rav Kehana 12:25

The Divine Word spoke to each and every person according to his particular capacity. And do not be surprised at this idea. For when manna came down for Israel, each and every person tasted it in keeping with his own capacity—infants in keeping with their capacity; young men in keeping with their capacity; and the elderly in keeping with their capacity . . . Now what was true about the manna—that each and every person tasted it according to his own particular capacity—was equally true about the Divine Word. Each and every person heard it according to his own particular capacity . . . Therefore the Holy One said: "Do not be misled because you hear many voices. Know ye that I am He who is one and the same: I am the Lord thy God." 24

ר"א אנכי ה' אלהיך, (קפה) א"ר חנינא בר פפא, נראה להן הקב"ה פנים זועפות, פנים בינוניות, פנים מסבירות, פנים שוחקות, פנים זועפות למקרא, כארם למר את בנו תורה צריך ללמרו באימה, פנים בינוניות למשנה, פנים מסבירות לתלמור פנים שותקות לאגרה, א"ל הקב"ה אע"פ שאתם רואים הרמיונות הללו, אלא אנכי ה' אלהיך, א"ר לוי נראה להן הקב"ה (קפו) כאיקונין הזו, שיש לה פנים מכל מקום, אלף בני ארם מביטין בה, והיא מבטת בכולן, כך הקב"ה כשהיה מרבר לישראל, כל אחר ואחר מישראל היה אומר עמי הריבור מרבר, אנכי ה' אלהיכם אין כתיב כאן, אלא אגכי ה' אלהיך, א"ר יוסי בר הגינא (קפו) לפי כחו של כל אחר ואחד היה הריבור מרבר עמו, ואל תתמה על רבר זה, שהמן שהיה יורד לישראל, כל אחד ואחר היה טועמו לפי כחו, התינוקות לפי כחן, והבחורים לפי כחן, והזקנים לפי כחן, התינוקות לפי כחן, כשם שהתינוק הזה יונק משדי אמו כך היה מעמו, שנ' והיה מעמו כמעם לשר השמן (דברים י"א ח') הבחורים לפי כחן, שנ' ולחמי אשר נתתי לך (קפח) לחם ושמן ורבש האכלתיך (יחוקאל ייו י"ט) והזקנים לפי כוחן, שנאמר ומעמו כצפיחית ברבש (שמות י"ו ל"א), ומה אם המן כל אחר ואחד היה מועם לפי כחו, הריבור על אחת כמה וכמה. אמי רור כול ה' בכח (תהלים כ"ם ו') בכחו אין כתיב כאן אלא בכח, בכחו של כל אחר, איל הקב"ה (קפט) לא מפני שאתה שומע קולות הרבה, אלא היו יודעים שאני הוא, אנכי ה' אלהיך, בעולם הזה נגאלו ישראל ממצרים ונשתעברו בבבל ומבבל לסרי, ומסרי ליון, ומיון לארום, ומארום הָקב"ה גואלן, ואינן משתעברין עור, שנאמר ישראל נושע בה' תשועת עולמים לא תבושו ולא תכלמו ער עולמי ער (ישעיה מ"ה י"ו)

#### 2. Sanhedrin 34a

The Gemara digresses to find the source for R' Yochanan's statement that two different verses cannot be teaching the same point:

אָמָר אַבַּיֵּי – From where is this principle derived? – אָמָר אַבַּיִּי – אָמָר אַבַּיִּי – For the verse states: אָחָת דְּבֶּר – For the verse states: אַחָּת דְּבֶּר – One thing has God spoken, but these two have I heard; because strength belongs to God. (מֹן דֹוֹן שִׁמְעְתִי בִּי עוֹן לַאַלְהִים – a single verse can yield many teachings, נְצִּין טַעֲם אֶחָר וּוֹצֵא מְבַּמָּה – מִקְרָאוֹת – but it cannot be that one teaching is derived from many verses.

#### 3. Bamídbar Rabba 13:15

eighty, and from this we can infer that the numerical value of the Written Law and the Oral Law amounts to one hundred and four. And it was offered in the twenty-sixth of the generations from Adam to Moses, through whom the Torah was actually given. This yields a total of one hundred and thirty and for this reason the weight of the dish was one hundred and thirty shekels. ONE SILVER BASIN (MIZRAK) was brought as a symbol of the Torah which has been likened to wine; as it says, And drink of the wine which I have mingled (Prov. IX, 5).1 Now because it is customary to drink wine in a mizrak, as you may gather from the text, That drink wine in bowls-mizreke (Amos vi, 6), he on that account brought a MIZRAK. OF SEVENTY SHEKELS, AFTER THE SHEKEL OF THE SANCTUARY (VII, 19). Why? As the numerical value of yayin (wine) is seventy, so there are seventy modes of expounding the Torah. Why does it say ONE in connection with the dish? It symbolises the Torah which must be one; as you read, One Torah2 and one ordinance shall be ... for you (Num. xv, 16).

מו קערת כסף אתר. באנשיא יששכר והקריב ע"ש התורה לפי שהם אהבו את התורה יותר ככל השבמים שנ'(זכ"ח י'נ)ומבני יששכר יודעי בינה לעתים וגו'. "מהו לעתים ר' חנחומא אשר לקרסין. ר' יוםי אומר לעבורים. (פו)לדעת מה יעשה ישראל באיות יום יעשו ביעדים. ראשיהם כאתים אלו מאתים ראשי סנהרריות שהיה שבט יששבר מעמיר. וכל אחיהם על פיהם שהיו מסכימים הלכה על פיהם ואומר (נחזמת מ"ם) וים שכמו לסכול שהיו סובלים עול תורה. ויהי למם עובד שכל מי שהיה מועה בהלכה היו שואלים איתה לשכם יששבר והם מבארים אותה להם . קערת ככן: כנגד התורה שהיא קרואה להם שנ'(מזני ס')לכו להמי בלהמי. ונאמר בלהם הפנים (במח כ"ס) ועשית קערותיו וכפותי: יאוחנינן קערותיו אלו דפוסים שהיו עושים להם הפנים בדפוםים. שלשים וכאה משקלה צא וחשוב כ"ד סברים של תורה שבנתב ושמונים מן המשנה שמהחלת במים פאימתי קורין את שמע וכו' ומסיימת במים (מליכנ'ם)רי יברך את עמו בשלום. מים ארבעים ומים ארבעים הרי שמונים. הרי ק'ד שעולים מניינם של תירה שבכתב וחורה שבעל פה . ר'א שראשי ששה סדרי משנה השבון ראשי אותיותיהן עולים שכונים צא וחשובם' מן מאיכתי של סרר ורעים. " מן יציאות השבת של כדר מוער.ח' מן המש עשרה נשים, מן סדר נשים . א' פן אבות נויקין פן כדר ישתות. כי סן כל הובחים מן סדר קדשים. א' מן אב'ות 'המוטאות פן סדד (ממום ז') השותים במזרקי יין לכך הביא מזרק. שבעים שקל בשקל הקדש למה כשב שיין חשכונו שבעים כך יש שבעים פנים בתורה. למה נאפר בקערה האחת כנגד התורה הצדיכה להיות אתת כמד'ת (נמנגר פ'ו) תורה אחת ומשפם אחד יהיה לכם . למה נאמר במורק אהר שר'ת שבכתב וד'ת שבעל פה כולם נתנו מרועה א' כולם אל אחר אמין למשה כסיני ל

#### 4. Eruvin 13b

אָמִר שְׁמוּאֵל – R' Abba said in the name of Shmuel: שָלשׁ שָנִים נְּחְלְקוּ בֵּית שַׁמָאי וּבִּית הָלֵל – For three years, Beis Shammai and Beis Hillel debated each other. דְּלָלוּ אוֹמְרִים הָלֶכָה בְּמוֹתָנוּ – These said that the halachah follows their view, הַלְּלוּ אוֹמְרִים הַלָּלָה בְּמוֹתָנוּ – and these said that the halachah follows their view. I.e. each side insisted that its own view was correct. יְצָאָה בַּת קוֹל וְאָמְרָה – A heavenly voice went forth and declared: אַלהִים חַיִּים הַן בּרִי אֱלֹהִים חַיִּים הַן הַלְּלַה בְּת לְנוֹ דְּבְרֵי אֱלֹהִים חַיִּים הַן בּיל בּרִי בְּיִי אֱלֹהִים חַיִּים הַן – but the halachah in practice follows Beis Hillel.

The Gemara continues:

ונים חַנִּים חַנְּים בּבְּים בְּים בּים שַּמֵּאי לְּבְבְּיהָם חַנְּבְּבְּים בּים חַשְּמַאי לְּבְבְּיהָם חַנְּבְּבְּים בּים חַנְּים בּבְּים בּים חַנְּים בּבְּים בּים חַנְּבּבְים בּים חַנְּבּבְים בּים חַנְּבּבְים בּים חַנְּבּבְים בּים חַנְּבּבּים חַנְּים חַנִּים חַנְּים בּים חַנְּבּים חַנִּים בּים חַנִּים חַיִּים חַנְים חַנְים חַנְּים חַנְּים חַנְים חַנְּים חַנְּים חַנְּים חַנְּים חַנְים חַנְּים חַנְים חַנְּים חַנְיּים חַנְים חַנְּים חַנְיּים חַנְים חַנְיּים חַנְיּים חַנְיים חַנְיּים חַנְּים חַיּים חַנְיּים חַנְיּים חַיּים חַנְיּים חַנְיּים חַיּים חַנְיּים

### 5. Chagiga 3b

תַּלְמוּד לומֵר כּוּלֶם ,,נִתְנוּ מֵרֹעֵה אֵחָד״בּוּלָם הַלְמוּד לומֵר כּוּלֶם ,,נִתְנוּ מֵרֹעֵה אֵחָד״

R' Elazar ben Azaryah continues to expound upon the verse from Ecclesiates, which now speaks metaphorically:
אַלוּ תַּלְמִידִי - דוּבּבּלוּבּא metaphorically:
אַלוּ תַּלְמִידִי - דוּבּבּלוּבּא אַסְפּוּת אָסוּפּוֹת וְעוּסְקִּון בַּתּוֹרָה - דוּבּבּא אַלוּ תַּלְמִידִי - דוּבּבּא אַסְפּוּת אָסוּפּוֹת וְעוּסְקִון בַּתּוֹרָה שׁנּבּצ SCHOLARS WHO SIT IN VARIOUS GROUPS AND OCCUPY themselves with the study of Torah. אוֹסְרֵין וְהַלָּלוּ מְשַׁהְרִין - הַלָּלוֹ מְשַׁהְרִין - דוֹלְלוֹ מְשַׁהְרִין - There are those scholars who declare a thing ritually contaminated and there are those who pronounce it clean; וּלְלוֹ מַתְּיִרִין הַלָּלוֹ מַתְּיִרִין הַלָּלוֹ מַתְּיִרִין הַלָּלוֹ מַתְּיִרִין - Those who prohibit and those who permit; הַלָּלוֹ מֵרְשִׁיִרִין וְהַלָּלוֹ מַרְשִׁיִרִין - הַלָּלוֹ מַרְשִירִין - הַלָּלוֹ מַרְשִׁיִרִין - הַלָּלוֹ מַרְשִׁיִרִין - הַלָּלוֹ מַרְשִׁיִרִין - הַלָּלוֹ מַרְשִׁיִרִין - הַלָּלוֹ מִבְשִׁירִין - הַלָּלוֹ מַרְשִׁירִין - הַלָּלוֹ מַרְשִׁירִין - הַלָּלוֹ מִרְשִׁירִין - הַלָּלוֹ מִרְשִׁירִין - הַלָּלוֹ מִרְשִׁירִין - הַלָּלוֹ מַרְשִׁירִין - הַלָּלוֹ מַרְשִׁירִין - הַלָּלוֹ מַרְשִׁירִין - הַלָּלוֹ מַרְשִׁירִין - הַלָּלוֹ בּיִבְּיִבְּיִרְין - הַלָּלוֹ מַרְשִׁירִין - הַלָּלוֹ מַרְשִׁירִין - הַלָּלוֹ מַבְּשִׁירִין - הַלָּלוֹ מַבְּשִׁירִין - הַלָּלוֹ מַבְּשִׁירִין - הַלָּלוֹ מַרְשִׁירִין - הַלָּלוֹ מַבְשִׁרְיִין - הַלָּלוֹ מְעַתָּה - הַנְיִרְּה הַעִּיְה - הַנִיּרְה מַעָּתָּה - הַנִּיְיִין הַלְּבּיּת בּיִּיִרְ הַבְּיִיּת הְיִיּרְ הַּיּיִיּיְ הַיִּין הַיּבְּי הַיִּיּיְיִין - הַלְּלוֹ מְּיִירִין - הְיּבְּה הַיּעְּיְיִּיְי הָּיִייִרְיִין - הַּלְּיִין הַיּיִרְין הַיּבּיל הַיּיִין הְיִין הַיּיְיִין הַיּיִּיְיִין - הּיִרְיְיִיּיִין - הַּיְעִירְיִין - הּיִּיְיִיְיִיּיִין - הְיִירָּי הַיּיִיּיִין - הַיְּיִרְיִּיּיִיּיִין - הַיְיִרְיִּיּיִיּיִין - הַיְּיִרְיִּיְיִיִּיִּיִין - הּיִּיִּיִּיְי

To allay this concern, SCRIPTURE STATES that ALL list the various Rabbinic opinions are GIVEN FROM ONE SHEPHERD. אָל אֶּהֶר נְּתָנְן מִפִּי אָרוֹן כָּל הַמֵּשִׁים פּרְנָס אָחָר נְתָנְן מפִי אָרוֹן כָּל הַמֵּשִׁים – ONE GOD GAVE THEM; lit פּרְנָס אָחָר אָמָרָן מפִּי אָרוֹן כָּל הַמֵּשִׁים – ONE LEADER PROCLAIMED THEM ITS FROM THE MOUTH OF THE MASTER OF ALL MATTERS, BLESSED IS HE, דְּבְּרִים הָאֵלֶהיי – AS IS WRITTEN: lit AND GOD SPOKE ALL THESE WORDS. lit – אָר אָהָה עָשָה אָזְנִיךּ בַּאָפַרְכָּסֶת – AS IS WRITTEN: lit AND GOD SPOKE IGER ALL THESE WORDS. lite A MILL-HOPPER, lit בְּבִי מְשַׁהְיִנְ לְבְּרִים הָאָלֶהים בּאָרִים הָאָלָהים - AND ACQUIRE FOR YOURSELF A DISCERNING HEART – בִּבְּרִי מְשַׂהְיִם הָאָת דְּבְרִי מְשַׂהְיִם הַאָּת דְּבְרִי מְשַׂהְיִם הַאָּת דִּבְרִי מְשַׂהְיִם הַאָּת דִּבְרִי מְשַׂהְיִם הַאָּת דְּבְרִי מִשְׁהִים וְאֶת דְּבְרִי מִשְׁהִים וְאֶת דְּבְרִי מִשְׁהִיִּם אַת דְּבְרִי מִשְׁהִים וְאֶת דְּבְרִי מִשְׁהִים וְאֶת דְּבְרִי מִשְׁהִים וְאֶת דְּבְרִי מִשְׁהִים אָת דְבְרִי מִשְׁהִייִן וּאֶת דְּבְרִי מִשְׁהִייִן וּאֶת דְּבְרִי מִשְׁהִייִן וּאֶת דְּבְרִי מִקּיִין וְאֶת דְּבְרִי מִּיּסְלִין וְאֶת דְּבְרִי מִיּסְלִין וְאֶת דְּבְרִי מִּיְלִין בְּתִר – AND THE WORDS OF THOSE WHO DISQUALIFY AND THE

WORDS OF THOSE WHO DECLARE FIT. [22]

6. Derashos Ha'Ran #3 1320-1380

They darshonned the word "all" [in the verse "And G-d spoke all these words, saying . . ." (5h'mos 20:1) ] to teach that even the words of the one who did not attain the truth were told to Moses at Sinai. Now, this concept requires investigation. How can we say that both sides of a machlokess were told to Moses by G-d? Behold, it says: "Shammai says one kav of dough needs challah to be taken from it, and Hillel says two kavs" (Aidyos 1:2).7 In truth, one of the two opinions is the true one, and the other is not! How could we interpret the verse to be telling us that something untruthful came from the mouth of G-d?

וְאֶבֶלְרוּ עוֹד (חניגה שם): "יַבַּעֲלִי אֲסָפּוֹת' – אֵלוֹ תַּלְמִידִי חֲכָמִים שֻׁיוֹשְׁבִים אֲסוּפּוֹת אֲסִפּוֹת וְעוֹסְקִּן בַּתּוֹרָה, הַלְּלוֹ טְמַפְּאִין וְהַלְּלוֹ מִפְּהַרִין, הַלְּלוֹ פּוֹסְלִּן וְהַלְּלוֹ מִפְּבָּירִין, הַלְּלוֹ מִפְּהָרִין וְהַלְּלוֹ מִתּירִין, שָׁפָּא תֹּאמֵר: 'הוֹאִיל וְהַלְּלוֹ וכו' הַיִּאַךְ אָנִי מַעְּהָה', הַלְּלוֹּ מִמִּירִין, שֶׁפָּא תֹּאמֵר: 'הוֹאִיל וְהַלְּלוֹ וכו' הַיִּאַךְ אָנִי לְמֵר הוֹנְהָה מֵעַתָּה', תַּלְמוֹד לוֹמֵר: '(כַּלֶּם) נְהְנוֹ מֵרְעָה אָחָר' – כַּלֶּם בְּרָנָם אָחָד אָטְרָן מִפִּי אֲדוֹן כְּל הַמְּעֲשִׁים בְּרוֹךְ הוֹא, שֶׁנָּאֲמֵר (שמות כ א): 'וַיְדַבֵּר אֱלֹהִים אַת בָּל הַדְּבָרִים הָאֵלֶה לַשְׁמִי בְּתוֹת הַפִּחֲלֹקְת בָּלְי" לוֹמֵר: שֻׁאֲפָלוֹ דְּבְרִי מִי שֶׁלֹּא הִשְּׁיג הָבְּלְישׁ מִלְּת וְשְׁמִיר נְשְׁשְׁתִי בְּתוֹת הַפּּחֲלֹקְת הָאֵנְין נְיִבְּיבְ וְשְׁמִי בְּמִנְת הָּבְּרָוֹ מִי שְׁמָּא מִפְּי הַנְּלְן וְשַׁמֵּא מִפְּי הָלְרְשׁ אֲשִׁרְּ מִבְּר, הְלְּתִי שְׁאָחָר מִשְׁבֵּר הָּבְלֹת אוֹמֵר מִבְּבָּרָה, הָבָּה, הָלֵל וְשְׁפֵּא בִּיבְר בְּלְתִי אֲמָת מִיבְּבָּר, הָּלְל אוֹמֵר מִבְּבְּבִים", בְּאָטָת שְׁאָחָר מִשְׁבֵּר הָּבְר בְּלְתִי אֲמָת בִּלְּבְיל אוֹמֵר מִבְּבְּבִּים", בְּאֵם מִבְּי הְיִי הָבְּלְישׁ שִׁיצָא מִפִּי ה' וְהְבַּל דְּלְתִי אֲמָת מִבְּר בְּלְשׁ שִׁיצָא מִפִּי ה' וְהָבּרְר בְּלְתִי אָמִבּי, וְאִם בֵּן, אָחִם בֵּן, אָחִם בֵּן, אָחִם בַּן, אֵידְרְשׁ שָׁיצֵא מִפִּי ה' וְתְבַּרְדְּ דְּבְרִישׁ שִׁיצֵא מִפִּי ה' וִיתְבּרְדּ בְּלְתִי אָבִיר.

## 7. Nesívos Ha'Míshpat (Intro) R' Yaakov Lorberbaum of Líssa (1760-1832)

בבר מלחי אמורם בהקדמת בפרי חוות דעת שאין כווכתי בחיבורי להורות הלכה למעשה רק נהחלמד בו לפכי חכמים כחלמיד לפכי הרב והבאחי שם מאמרם ומחלמידי יותר מכולם ובארתי שם מעמם בזה במה שיותר מועילין דברי החלמידים יותר מרבותיהם. ועתה באתי להוסיף מעמ דברים. ידוע כי השכל לשר חס די את האדם בהיותו מורכב בחומר הרכבת המומריות ושיעבודי המקרים ימכעותו מהשיג הדברים על אמיתתן ואין לייחס האמת סגמור רק להש"י שמוחמו למח ומי מצלעדו הכה לצל יסול צסח הטעות וה"ל דרשו כמה סעמים דברי שאמרתי טעות הן צידי ואדון הכציאי הודה ס"א שטעה את מה נעני אבחרייהו. ומה נקתבב רעה גדולה בעוה"ר שהלומד לקנחר ד"ל ורואה בחיבור דבר שאימו נראה לפ"ד מיד הוא תולה בטעות המחבר ושות הבשלון חבירו היסך ממה שהוסירט יחברך ובכשלו אל יגל לבך ולא ישיב על לבו לאמר הלא גם אכי ככשלתי כמה פעמים ומלדת הטעות פרוסם על כל החיים ודי הטוב יכשר בעד. ולכן במטוחא ווימיכו רבק הלומדי לאמחה של חורה יעיים כא בחיבורי כדרך שמעייכי בדברי חלמידיהם ואם ידמה להם אחם דבר לעועות ידונו אותי לכף זכות דית עניים במקום זה ועשירי במקום אחר ואם חיו שגיתי לא מחמת זה ידחו חיבורי מכל וכל כי קוה קויתי לדי שהמעניים׳ בכל חיבורי זה דברי טוביי ונהמדים הרבה ימלאו כי עים ראו הרבה דברי שבאו לפם חכוניי גדוליי ואמחיים וקלפום ושמחי בהם ונחנו הודאם שהן לאמחם של חורה בנחם"י. אולם שיהיו כל הדברים לאמחה של חורה ידענא בעלמי שלא הגעחי למדה זו ומכיר אר שפל ערכי ער בדעח אך לפעמי בם באמתחתת העל ימלא דבר טוב. וים לאדם די התכללות על השגיאה במה שהוא הדם כי שיח וכי שיג לו ובפרט כי הרבם פעמים למדתי מחוך לער גדול. ואף גם ואת אם שהשגיאה והעעות שקר הוא בעלמותו מימ תועלת יש בו לחכמי ובביאור אמרו חזיל והמכשלה הואת חיי אין אדם עומד על דית אאיכ ככשל צו . יהענין כי ידוע שהחורה מושלה לווים וכאשר יפרש השוחה לללול בווים אדיריי להעלות הסכיכים ואבלי יקר בעת השיבולת חולך וסוער תכחין שיכיו עולאות וקשה עליו להשיג ההבדל הדק שבינם ובין אבן החוסית המוכח אללם רשומין כמעע בעדאה זה לזה וחחת סססיר מעלה חום בידו אולם אחר סעלותו אור עיכיו אתו לסמן לעלמי היעב ההפרש שביכיהם עד שכשהוא לולל שוב פעם שכית אבן המטעה לא ימלא עוד ואם כמלא מעיב הוא לראות לדעת את הפכיכיי וכל יקר ראתה עיכיו הרי דליית הדברי המוטעים חי לעזר ולהועיל לבל יטעוהו עוד הוא הדבר "אשר סמלילו חיל באמרם אי לאר דדלאי הספא לא משכחת מרגריתא חות" יגם ע": יש קבלת שכר מהשמים. גם בהיות חיבור זה כדפס בלעדי ולא הייתי במקום הדפוס בשעת הדפסה אולי מעות המדסים הוא. ועים האזהרה מהב"י ע"י חכמיו הוי דן את כל האדם נכף זכות מבקש אכרי שבאם ימלא לסעמים בחיבור זה שהשבחי על מי שקדמרי ושלטים הקולמוס לומר שהוא טעות הריני מתכלל ע"ז שלא כתבחיו בכווכה רק אגב שיטסא ולא כוונתי רק שלפי דעתי כראה לכאורה שהוא טעות והמעיין ימלא לו זכות. ובהיות בעת שהייתי עוסק בהעתקת ספרי זה להביאו לבית הדסוס הקסורי חבלי ולירי ולנדדתי מתוך לער וגם אור עירי לא היי אתי ירא אנכי מהטעות שנסלו בו חייו כי לעולם עיקר עיום להסיר סיגי השגיאף בעת ההדססה. לכן הככי מחלה סר המעיין לדון אותי לכף זכות והמקום ידין אותו לכף זכות:

Though halakhic errors are inherently false, they nonetheless serve an important didactic function. Indeed, one cannot successfully establish halakhic truth without some measure of initial failure. The early stages of halakhic analysis bear a similarity to a diver who is not yet capable of distinguishing worthless stones from the treasure he wishes to retrieve. More often than not, he surfaces with the former rather than the latter. However, once he has analyzed his error he emerges with an enhanced capacity to discern. The very process of failure increases his sensitivity to the nuances that distinguish precious jewels from stones, enhancing his future prospects for success. When he dives again many of the worthless stones that were initially responsible for his confusion are no longer present, having already been discarded. Those that remain are unlikely to generate further confusion inasmuch as the diver has learned to identify the differences between precious and worthless stones. Thus his initial failure contributes to his ultimate success. As the Rabbis indicate—if he had not drawn worthless objects, we would not have discovered the valuable item which they camouflaged. For this entire process there is a heavenly reward



#### 8. Rashí (Kesubos 57a)

הא קמ"ל - דהיכא דאשכחן אמוראי דפליני אהדדי כל חד אליבא דנפשיה וחרי אמוראי אחריני דפליני בפטגחא דהגך אמוראי ואיח לן לפרושי מילתא בחרי לישני חדא מינייהו מיפלני חרי אמוראי אליבא דנפשייהו שכל אחד אומר סברא שלו כגון רבי יחושן ורבי יהושע ואיגך חרי אמוראי [אליבא דחד] לא מיפלני אלא אמרי חדא מלהא וחדא מן לישנא מיפלני חרי אמוראי אליבא דחד ונקטים ההיא כגון רב דימי ורבין ומשויא מלהא דחרי אמוראי קמאי חדא מלחל שבקינן ההיא לישנא דמיפלני חרי אמוראי אליבא דחר מרי אליבא דחד מר המר בליני וחר אמר הכי אמר פלוני חד מינייהו משקר דמים ליגי הרי אליבא דפשייהו דכי פליגי הרי אליבא דחד מר הכי ממחבר טעמא אין כאן שקר כל חד וחד סברא דידיה קאמר אבל כי פליני חרי אמוראי בדין או באיפור והיתר כל חד אמר הכי מיסחבר טעמא אין כאן שקר כל חד וחד סברא דידיה קאמר מר יהיב טעמא להיהירא ומר יהיב טעמא לאיכורא מר מדמי מילח למילהא הכי ומר מדמי ליה בעניינא אחרינא "ואיכא למימר אלו דברי אלהים היים הם זימנין דשייך האי טעמא וזימנין דשייך האי טעמא שהטעם מחהפך לפי שינוי הדברים בשיטי מוטע :

When a debate revolves around the attribution of a doctrine to a particular individual, there is only room for one truth. However, when two Amora'im enter into a halakhic dispute, each arguing the halakhic merits of his view, each drawing upon comparisons to establish the authenticity of his perspective, there is no absolute truth and falsehood. About such issues one can declare that both represent the view of the living God. On some occasions one perspective will prove more authentic, and under other circumstances the other view will appear to be more compelling. The effectiveness of particular rationales shift as conditions of their application change, even if only subtly.







## 9. Rítva R' Yom Tov b. Avraham Asevillí 1250-1330

When Moshe ascended to receive the Torah, it was demonstrated to him that every matter was subject to 49 lenient and 49 stringent approaches. When he queried about this, God responded that the scholars of each generation were given the authority to decide among these perspectives in order to establish the normative halakhah.

[יג, ב] שיכול לשהר השרץ מן התורה. כתבתי קצת שטת התוספות בזה במסכת סנהדרין י בס״ד. אלו זאלו דכרי אלהים חיים. שאלו רבני צרפת ז״ל 8, האיך אפשר שיהו שניהם דברי אלהים חיים, וזה אוסר וזה מתיר. ותרצו, כי כשעלה משה למרום לקבל תורה, הראו לו על כל דבר ודבר מ״ט פנים לאיסור ומ״ט פנים להיתר, ושאל להקב״ה על זה, ואמר שיהא זה מסור לחכמי ישראל שבכל דור וויור, ויהיה הכרעה לחכמי , ונכון הוא לפי הדרש, ובדרך האמת יש טעם סוד בדבר.

#### הקדמת הגאון רבינו שלמה: המחבר ים של שלמה:

10. Yam Shel Shlomo R' Shlomo Luría (1510-1574) שלמה ע"ה אמר בחכמתו (קהלמ ""ב ""כ). ויותר מהמה כני הזהר עשות ספרים הרבה אין קץ, ודרשו רבותינו בפרק עושין פסים (עירופן כ"ל ע"ה שמחויב הוא לשמוע רברי חכמים שנקראו סופרים. במה שחדשו והוסיפו בקבלתם בתורה שבעל פה הלכה למשה מסיני על תורה שבבתב, שהוא בתכלית הקיצור בכמות, וארוך באיכות. אף הוסיפו וגזרו ועשו משמרת למשמרת. כאשר הקדים התכם הזה שעשה אונים לתורה. שנאמר (פס) איזן וחיקר. וכל הנמצא ברברי חכמי התורה מימות משה רע"ה ע תה. הן החכמים שאמר הוא עליהן (פס פס, ""ל) דברים חכמים כדרבונות. כלם נתנו מרועה אחר. ושלא לתמוה על מחלוקתם בריחוק הדיעות, שזה מממא וזה הוא עליהן (פס פס, ""ל) דברים חכמים כדרבונות. כלם נתנו מרועה אחר. ושלא לתמוה על מחלוקתם בריחוק הדיעות, שזה מממא ווה משהר. זה אוסר וזה מתיר. זה פוסל וזה מכשיר. זה פוטר וזה מחייב. זה מרחק וזה מקרב. אם דעתם לשם שמים. והראשונים אפילו מפי משה לעולם, להיות שני הפכים בנושא אחר. אעפ"י בן דמהו החבם לרוב אישורו וחיזקו, שאין בין דכר שהוציא משכל הפועל, מפי משה לעולם, להיות שני הפכים בנושא אחר. אעפ"י בן דמהו החבם לרוב אישורו וחיזקו, שאין בין דכר שהוציא משכל הפועל, אשר נתעוללו לו במושכלות שניות ושלישיות. לבין דבר שבא אליו בכח חוש הדיבור בקבלה הלכה למשה מסיני. אף שלא ציירו במות שכלו להיותו הכרח. לולי צר הקבלה איש מפע איש. והמקובלים כתבו מעם לרבר, לפי שכל הנשמות היו בהר סיני, וקיבלו הקולות אשר שמעו וגם ראו. וכל ישראל רואים את הקולות הן הדיעות בצינור. כל אחד ראה דרך צינור שלו לפי השגחו. וקבל כפי כח (נשמת עליונו) [נשמת, תרוק מזה, ער שאחר יגיע למצה האחרון לממא. והשלישי לאמצעות, רחוק מז הקצוות והכל אמת

ולכן אמר החכם, מאחר שדברי החכמים האמתיים כולם דברי אלהים חיים, אפילו במחלוקתם. קל וחומר בהשווחם יחד. א"כ הגע בעצמך, משה למה לא כתב מפי הגבורה באר המיב כפי אשר ראוי. מבלי שיפול בו שום ספק. ויהיה פנים אחד לתורה, ולא מ"ם. גם זולת זה, מה שהיה ראוי להוסיף ולגזור, ראוי היה למשה להודיע בספר. באם תגיע למקום שתמצא בקעה פרוצה גדור אותה, ותוסיף בבנינה מה שדאוי להוסיף, או מה שאיני ראוי להוסיף בשום עניין, על דרך אין גזורין גזירה על הציבור אלא א"ב רוב הציבור יכולים לעמוד בה (נ"ק ע"ט ע"ט: על זה השיב החכם על תמיהתם, עשות ספרים אין קץ. כלומר שאינו מן האפשרי לעשות ספרים בעניין זה. כי אין קץ ותכלית לעניינו, כמשמעו, כי אם כל רקיעי השמים גוילים, וכל הימים דיו. לא יספיקו לבדי פרשה אחת. עם כל הספיקות שיפולו בה. ומה שיחודש ויוצא ממנה, לרוב תועלותיה. עם כל מה שיכולים הכמים מישראל להעמיק בשכל העיון, להעמיק ולשנות ולהוסיף עליו. ועוד אדרבה, אם כל זה היה כתוב בחורה. ק"ו שהיה הכמים מישראל להעמיק בשכל העוק, להעמיק ולשנות ולהוסיף עליו. ועוד אדרבה, אם כל זה היה כתוב בחורה. ק"ו שהיה עליו יותר הוספה. ר"ל הוספה. ר"ל שאי אפשר שלא יפול ספיקות ושינוים ועומק הדעת בהוספה ראשונה. עד שתגיע הוספה שנייה לאלף אלפים כמותם. כלל הדבר, אמר החכם והודיע, שאינו בנמצא מן האפשרות להוריע ולבאר בל ספיקות התורה מבלי (חלוקת) [חילוקים] עד סוף שתהא ידו של אדם מגעת, אי אפשר. על כן מסר התורה לחכמים השתולים בכל דור, כל אחד ואחד לפי חוצב מקור שבלו. לחלק לעילוי ולהוסיף, כפי מה שיראו לו מן השמים, ואם בא למהר יסייעו לו.

One should not be astonished by the range of debate and argumentation in matters of halakhah. . . . All these views are in the category of divrei Elohim hayyim as if each was received directly from Sinai through Moshe. This is so despite the fact that Moshe never projected opposing perspectives with respect to any one issue. The Kabbalists explained that the basis for this is that each individual soul was present at Sinai and received the Torah by means of the 49 paths (tzinorot). Each perceived the Torah from his own perspective in accordance with his intellectual capacity as well as the stature and unique character of his particular soul. This accounts for the discrepancy in perception inasmuch as one concluded that an object was tamei in the extreme, another perceived it to be absolutely tahor, and yet a third individual argues the ambivalent state of the object in question. All these are true and sensible views. Thus, the wise men declared that in a debate between true scholars, all positions articulated represent a form of truth.

הראשוז

## 11. Maharal R' Yehuda Loew 1512-1609

והנוח והעלבון המדה זאת ראויה ביותר אל זה. שהרי כל תוקף וכח הוא יוצא בכח חזקו לצד אחר חוץ ליושר, אבל מי שהוא נח נעלב אין לומר עליו שהוא יוצא בחוזק לצד אחר לחוץ. ומפני זה ראוים דברי ב״ה להלכה, אף כי מצד החכמה ב"ש חכמים היו ומשיגים עד שהיו דבריהם דברי אלהים חיים ג"כ, מ"מ מצד עצמן של ב״ה שהיו נוחים ועלובין היו ראוים אל היושר, לכן נקבעו דבריהם להלכה, וגם זה נכון מאוד ופי' ראשון עיקר וברוד כאשר תבין.

ויש לך לדעת. כי דוקא במחלוקת ב״ש וב״ה אמרו אלו ואלו דברי אלהים חיים, כי הם היו תחלה במחלוקת התורה, שקודם שהיה מחלוקת ב״ש וב״ה לא היה מחלוקת בתורה כלל, וכאשר באו ב"ש וב"ה היה מחלוקת שלהם עד שדברי שניהם דברי אלהים חיים כמו שהתבאר למעלה. ואין ראוי שיבאו ישראל ממדריגה העליונה שלא היה בהם מחלוקת בתורה. אל מדריגה זאת שיהיה בהם מחלוקת ואחד מהם דבריו בטלים, ולכך היה המחלוקת אלו ואלו דברי אלקים חיים, ואחר כך נתחדש שאר מחלוקת והבן זה מאוד. ובארנו עוד במקום אחר הלשון שאמר דברי אלקים חיים ואין כאן מקום להאריך.

ה׳ אף כי הדבר הוא מורכב, מ״מ אין זה כמו זה רק הא' יותר עיקר. שהרי העץ שהוא מורכב מד' יסודות, העיקר שגובר בו הוא יסוד הרוח כמו שידוע. וכן אף שיש לדבר אחד בחינות מתחלפות כולם נתנו מן הש"י, רק כי אחד מהם יותר עיקר והוא מכריע והוא הלכה. מ"מ אל תאמר כי דבר שאינו עיקר אינו נחשב כלום, זה אינו כי השומע כל הדעות הרי השיג הדבר כפי מה שיש לדבר בחינות מתחלפות, והרי למד תורה כפי מה שהוא הדבר שיש לו בחינות מתחלפות. רק לענין הלכה אחד מכריע על השני. ולפעמים הבחינות שוים לגמרי בצד עצמו ואז שניהם מן הש"י בשוה ואין מכריע. וזהו מחלוקת הלל ושמאי שיצא בת קול אלו ואלו דברי אלהים חיים, ר"ל ששניהם שוים בבחינות שזה כזה, וכיון שהבחינות שוה שניהם דברי אלהים חיים. בי הש"י נתן התורה וציוה הכל לפי הבחינה, שאם הבחינה לטהרה ציוה עליו טהור. והפך זה ג״כ אם הבחינה לטומאה ציוה עליו טמא. וכאשר הבחינות שוים על זה אמר אלו ואלו דברי אלהים חיים, כי המטהר דבריו דברי אלהים שהוא יתברד מטהר מצד בחינה של טהרה זאת. וכן המטמא ג"כ דבריו דברי אלהים שהוא יתברך מטמא לפי בחינה של טומאה.

ולכך שואל שם, מאחרי כי אלו ואלו דברי אלהים חיים בשוה א״כ למה אמר הלכה כב"ה. ואמר מפני שהם נוחים ועלובין וכוי. ודבר זה, כי הטעם שנתן ב"ש מצד חדוד השכלי שהיו חריפים מאוד, הוא שקול כמו הטעם שנתו ב״ה רק כי הנעלבים ואינם עולבין כו', עליהם הכתוב אומר ואוהביו כצאת השמש בגבורתו. ובארנו זה במקום אחר באריכות כי מדה זאת הוא מדת הפשיטות לגמרי, ולכך ראוים דבריו להלכה, כי ההלכה הוא שכל פשוט. והשכל נמשך אחר המדה שיש בו. וכאשר הוא נעלב יש לו מדת הפשיטות ונמשך אחר השכל הפשוט אשר הוא ראוי להלכה כאשר תבין דברי חכמה. לפיכך ההלכה כב״ה. כי דבריו מתחברים אל השכל הפשוט לגמרי. ותדע עוד כי הנוח והעלבון היא מדה ראויה להלכה, כי ההלכה היא הדרך הישר שאינו סר מן היושר, והוא ההולך אל הש"י לגמרי, ולכך נסרא דבר זה הלכה וכבר בארנו דבר זה באריכו׳.

בחינה יותר מאחת לדבר אחד. שאף אם הדבר טמא. אי אפשר שלא יהיה לו צד בחינה אל טהרה של מה, וכן אם הדבר טהור, אי אפשר שלא יהיה לו בחינה מה של טומאה. ובני אדם מחולקים בשכל ואי אפשר שיהיו כל שכלי בגי אדם על דרך אחד כמו שיתבאר, ולכך כל אחד ואחד מקבל בחינה אחת כפי חלק שכלו. ועל זה קראם בעלי אסופות, ר"ל שיושבים אסופות ועוסקים בתורה שאף שהם מחולקים בשכלם מ"מ הם מתאספים יחד, וכאשר הם מתאספים יש בהם כל הדעות המחולקות. ואמר שמא תאמר א״כ האיר אני לומד תורה מעתה על זה אמר כלם נתנו מרועה אחד אל אחד נתנן פרנס אחד אמרן מפי אדון כל המעשים. וביאור זה. כי הש"י כאשר נתן תורה לישראל נתן כל דבר ודבר בתורה כפי מה שהוא. ואמר שדין זה יש בו בחינה לזכות ויש בו בחינה לחובה, ודיו של איסור והיתר יש בדין זה בחינה להיתר ויש כאן בחינה לאסור, וכן כשר ופסול יש בחינה אחת הפך האחרת. כמו שבעולם נמצא דבר מורכב מהפכים, ותוכל לומר על העץ שהוא מתיחם אל יסוד המים וכן הוא האמת שיש בו מן המים. ותוכל לומר שיש בו מן יסוד האויר וכן הוא האמת שיש בו יסוד האויר. ולא תמצא דבר פשוט לגמרי. וכן בתורה אין דבר אחד טמא לגמרי שלא יהיה בו צד טהרה, ויש בו צד טומאה ב"כ. וכאשר אחד למד על דבר אחד טהור ונתו טעמו ושכלו לטהרה, הרי אמר בחינה אחת כפי מה שהוא, והאומר טמא ואמר טעמו זה אמר ג"כ בחינה אחת.

והיינו דאמר שכולם הם מפי אדון המעשים, ולמה הוצרך לומר כאן מפי אדון כל המעשים ומה ענינו לכאן. אלא ר"ל כמו שהש"י אדון כל המעשים וממנו נמצא עולם המורכב שיש בו דברים מתחלפים ויש אחד הפך השני, וכך הוא דבר זה שכל דבר יש לו בחינות מתחלפות שאין העולם פשוט שלא יהיה בו חילוף בחינות, א״כ המטמא והמטהר זה למד תורה כמו השני כי לכל אחד ואחד יש לו בחינה בפני עצמו, והש"י ברא את הכל והוא ברא הדבר שיש בו שתי בחינות. רק לענין הלכה למעשה, אין ספק שהאחד יותר עיקר מן השני. כמעשה

Hashem is the Master of all entities, and from Him comes the Composite World made of opposing properties. The world is not so simple; it is composed of disparate aspects. G-d created everything, including anything that has two aspects to it. Halacha is part of this world. Only, for halacha l'maaseh, for actual practice, one aspect is unquestionably more significant than the other. This is also true of the physical entities *Hashem* created: Even though an entity may be a composite of many disparate elements, those elements are not there equally. One is more significant than the others. The tree, for example, is composed of all four elements [earth, water, air, fire], but the principal element is air, as is well known [in philosophy]. Likewise, even though any single entity has disparate halachic aspects to it—all given by Hashem-one of them is still the most significant, and that is the deciding property, and that is the halacha.

Sometimes the disparate aspects are absolutely equal, and then their G-d-given halachic statuses are equally valid, and there is no deciding factor. And this is the nature of the disputes between Bes Shammai and Bes Hillel, concerning which a Bas Kol declared, "These and those . . ." And therefore that Gemora asks, "Why then is the halacha [solely] according to [the decisions of] Bes Hillel?" And it answers, "Because [its members] were pleasant and patient. . . . "

## 12. Ohr Yisroel R' Yisroel Salanter 1810-1883



Even with all this in mind [namely that Torah-learning requires totally unbiased application of purely objective intellect], man, by virtue of being man, though he has the power and ability to flay his intellect so as not to be influenced by his kochos haneffesh [his subliminal dispositions], to the extent that they become sleeping dreamers (dormant and inactivated so as not to break into his intellect and cause it to err)—with all this in mind. he is but a human, and his subliminal dispositions lie within him. He is unable to separate them from his intellect. For this reason man does not have the power to arrive at [a form of] the true [absolute] intellect, totally severed and separated from the subliminal powers of the psyche. Yet the Torah was given to man to judge through following human intellect (in the purest form possible—see Bechoros 17b, which states that the Merciful One says "do," and he is pleased by whatever results one's efforts produce) and matters are to be clarified through amassing pieces of evidence and weighing them, and to whichever side the weight of the proofs fall, whether due to their quantity or quality, that is how the matter will stand.

[Now,] all human beings are of the same mind regarding [their appreciation of] the quantity of proofs [that may be brought for a position on an issue] as long as they understand the proofs as they were intended. But regarding the process of weighing the facts, each human being's spirit differs one from another, and this very process is the one referred to as "shikkul ha-dahs," the weighing [of facts] by the mind, in which the intellects of human beings differ greatly.

... [T]he cause for their disputes was in the different compositions of each one's *kochos ha-neffesh*, the subliminal dispositional forces of one's psyche [that compels his particular evaluation of things], which no human has the power to sever from his intellect (as mentioned above); and any investigator into the

Torah of Hashem can only depend upon his own perspective once he makes all attempts to avoid subjectivism and to excercise his process of assessment while carefully restraining it from exceeding its limits, and applying as pure and unbiased an intellect as is humanly possible. ובכ"ז, האדם באשר הוא אדם, אם כי בידו וכחו להפשיט שכלו מהתפעלות
כחות נפשו, עד אשר יהיו כחות נפשו הוזים שוכבים (בלי התעוררות,
\*למען לא יפרצו בכח השכלי להטותו) בכ"ז אדם הוא, וכחות נפשו
בקרבו המה, אין בידו להפרישם משכלו. לזאת אין ביד האדם לבוא
אל שכל אמתי המופרש ומובדל לגמרי מכחות הנפשיות, והתורה נתונה
לבני אדם לשפוט בה ע"פ שכל אנושי, (בטהרתו האפשרית, עיין בכורות
(י"ז ע"ב) דרחמנא אמר עביד ובכל היכי דמצית למעבד ניחא ליה),
וע"פ רבוי הראיות ומשקלם יתבררו הדברים, ולאיזה צד אשר יפול ערך
הראיות, אם מצד הרבוי או מצד המשקל, שם תהיה ההכרעה וכן יקום

כי אמרו רז"ל (שבת דף י') כל דיין שדן דיין אמת לאמתו וכו'. ויש לבאר כי 
שבילי האמת הולכים אחרי דרכי החכמה לעיונים, אשר נודע כי נחלקים 
המה, יש אשר נאסרים במאסר המופת הברור ע"פ דרכי היקש ההגיוני, ויש 
אשר בראיות והוכחות תבחן אמתתם ותתרחב ידיעתם להוציא דבר מדבר, 
ויש אשר רק בשיקול הדעת הישרה יוסדו. ובהם יתפאר כל אנוש לאמר, 
אנכי הרואה ולי נגלו תעלומות חכמה, ובאמת לא כן הדבר האיש אשר חנן לו 
ה' יתברך דעה והשכל למצוא דרכי המופת, כן גם בדרכי הראיות ידיו רב לו 
בלל לדמות ולקרב את המרוחקים) אשר לזאת גם שיקול דעתו היא הישרה, 
ולאורו רבים ימשכו. ולא רחוקה היא להלביש בזה שאלת סבא דבי אתונא

מצד רבוי הראיות שוים כל בני אדם בשכלם, אם רק לב מבין למו להבין הראיות במתכונתם. אכן מצד המשקל שונים רוח בני אדם זה מזה, הוא הוא שיקול הדעת, אשר דעתם של בני אדם נפרדת למרבה.

ובדבר משקל הראיות היתה המחלוקת של בית שמאי ובית הלל. כי כל אחד מהצדדים ידעו כל הראיות הנדרשות לדבר מחלקותם, באר היטב. ומזה נולדה ביניהם מחלוקת כללית על המחלוקת בענין משקל הראיות, אם לילך אחר הכמות או אחר האיכות. זהו מאמר רז"ל (עירובין י"ג "ע"ב) אמר ר"א אמר שמואל, שלש שנים נחלקו ב"ש וב"ה, הללו אומרים הלכה כמותנו וכו'. כי סברת ב"ש היתה הלכד כמותנו והללו אומרים הלכה כמותנו וכו'. כי סברת ב"ש היתה לילך אחר המכות, והם היו מחדדי טפי, לפיכך אמרו שהלכה כמותן, וסברת ב"ה היתה לילך אחר הכמות, והם היו הרוב.



13. Ohr Gedalyahu R' Gedalya Schorr 1910-1979

[T]his is the point of "These and those . . ."— namely, that both opinions are rooted and find their source in the World Above. For example, we find in Shabbos 130a that they used to chop wood on Shabbos [in preparation for a briss meelah that fell out on that day] in Rebbi Eliezer's city, because before the halacha was decided against Rebbi Eliezer, they conducted themselves according to him in his city. Both opinions [Rebbi Eliezer's and his opponents'] have their source in the Torah. And at that time the Will of G-d was that in that city the practice should follow that root in the Torah which permits the chopping of wood [and this was so] until the halacha was established to be not in accordance with Rebbi Eliezer. Then, the Will of G-d was that everywhere the practice should follow that root in the Torah which was not like Rebbi Eliezer.

הדברים האלה, ע"כ, והביאור בזה עמוק מאוד, דכמו דמלינו בבריחת העולם כמה סתירות וכמה דברים הפכים, כמו אש ומים וכדומה. מ"מ מאמינים אנו שיש אחדות, ואדון כל המעשים בראם, כל דייקא, ואף שלמעה לעין האדם נראה שיש סתירות, כן בד"ת אף שנראה להאדם במושכל ראשון שיש סתירות, זה אוסר וזה מתיר, ואינו מובן להשכל האנושי איך הכל מתאחד מלמעלה. אבל כולם מרועה אחד נחנו שנא' וידבר אלוהים את כל הדברים האלה, כל דייהא. אפילו מה שתלמיד שוחל לרבו. וחף שבשחר חכמות ח"ח דבר כזה ואדרבה הסתירה היא סימן על אי אמיתיות החכמה. אבל בד"ח אינו כן ושורשה אחדות אף שלמעה נתחלה לכמה אופנים, והוא בבחינת מה שחומרים בליל שבת הודש מחמר הזוה"ק (תרומה דף קלה.) כגונא דאינון מתיחדין לעילא באחד אוף הכי איהי אתיחדת לתתא ברוא דחחד, שלמעלה הכל מחחחד בשלימוח החמיתי, מתיחדין בחחד, אבל כאן למעה הכל היא ברוא דחחד. אינו ניכר לעין האחדות, איך הכל מתאחד למעלה, ונשחר למעה החחדות בסוד, ברוח דאחד, אבל אנו יודעים ומאמינים שהכל באחדות, וכולו מרועה אחד נתנו, וזהו סוד הדבר של אלו וחלו דברי חלוקים חייםי, ששני הדעות יש להן מהור ושורש למעלה וכולם מתחחדין לעילח. ומלינו בגמ. שבת (קל.) דבחתרי׳ דר״ח היו כורתיו עלים בשבח, כי קודם שנפסק ההלכה דלא כר"א כיו נוכגין באתרי כמותו, כי שני הדעות יש להן שורש בתורה, ושניהן מרועה אחד נתנו, ובאותו הזמן היי רלון הבורח שבחותו העיר יתנהגו לפי חותו השורש בתורה שמותר לכרות עלים. עד שנפסת הלכה דלא כר"א. שאז היי רלון הבורא ית׳ שבכל מקום יתנהגו לפי השורש בתורה דלח כר״א, ומובן שלא רק על דיני החורה נאמרה כלל כזכ, אלא גם על חקנות חז"ל ומלות דרבנן, וכמו שמלינו בפסיהתה דכשם שביום רחשון של חג מברך אקב"ו על נטילח לולב, כן בשאר ימים, מ"ע כולם מרועה אחד נתנו, ע"כ, היינו שגם על תקנות חז"ל נאמרה ה"כולם נתנו מרועה אחד", והכל נכלל בהוידבר חלוקים חת כל הדברים בחלב.8

#### 14. Mishna Eduyos

ןיאו ליאוֹה ,ןיבּרמה וְיבּ דיחיה ירבד וְיריכּזמ המלו וְידּ תיב הארי מאשׁ .וְיבּרמה ירבדכ אלא הכלה דג היהישׁ דע וֹרבח וְידּ תיב לטבל לוֹכי וְידּ תיבּ וְיאשׁ ,וילע דְּמסיו דיחיה ירבד תא וּנּממ לוֹ דג היהישׁ דע וֹרבח וְידּ מכחב לטבל לוֹכי וֹנִיא ,המכחב אל לבא וְינמבּ ,וְינמב אל לבא המכחב וּנּממ לוֹדג היהישׁ דע ,וירבד :וִינמבוּ המכחב וּנּממ לוֹדג היהישׁ דע ,וירבד

And why do we record the words of an individual among the many, when the law is [according to] the words of the many? Because if the court sees [fit] the words of the individual, it may rely on them. But a court is not able to nullify the words of a fellow court unless they are greater in wisdom and number [than the fellow court]. If they are greater in wisdom but not number, or in number but not in wisdom, they are not able to nullify its words until they become greater in wisdom and number.

### 15. Tosafos Shantz

Although the minority view was not accepted when initially proposed, if a majority of the scholars of the next generation agrees to the rationale that underlies this position, it is established as the normative *halakhah*. The entire Torah was revealed to Moshe with a range of perspectives yielding opposing conclusions. He was told that the majority position prevails, but that both views retain their status as *divrei Elohim hayyim*.

והמכשלה הגמלה הואם יצאה מתחת יד הרב ו"ל בשננה. היולאת מתחת יד השליט - כי לפחות היה לני להטיל תנחי זה בספרו שלא יורה ממכן רק הרחוי להורות כדרך שעשה: מהר"רי וויילו"ל בהלכות שחיטות ובדיקות שכתב בכמה דברים שלרוד שאלת חכם: וכל וה משום שנמלאים ביר כל אדם זיש לחוש יותר . כנו שארו"ל קידוש החדש אינו מסור רק לבר"ה אבל חמץ לכל מסור כך סנר זה לריך לתנחי זה לפישהוא מלוי מחת יד הרבים י ואולי הרב המחנר ב"ל לא היה לריך לתכאיזה במדינתו כישם חדלו פרוון וכולם יושבים בקהילום ויש לכל קהילם רב חחד שהוא להם למורה צדק ובלעדו לא. ירים אים את ראשו להורות במקומו אבל בארצות אלו שרוב יושביה יושבי ישוב ורחוקים מן הקהילות קרוב הדבר שיכשלו בו רבים ' ע"כ לריך ליוהר מאד שלא יורה ממנו רק הראוי להורות יוהנה הרב כתב בהקדמת דבריו שהיה מוכרה בחיבור הספר הוהי לפי שאם יפסק אדם אחר הקאר"ו יל"ו בריני איסור והיתריסתור כל המנהגים שנוהגים במדינתוי נהכה מבואר כגלה שרוב דבריו איכו רק מה שקיצר מדברי בית יוסף וממכו ראה הדרך שלקח הוא בעצמו בספרו הגדול י וכן עשה גם סוא בדיני איסור והיתר ועל הרוב מביא דבריו לפסק הלכה . ובכללך׳ דינו׳ מליכו שתופש דברי החארו עיקר אפי׳ כנגד הרא"ש ו"ל ואיכו חולק עמו מפני חילופי מנהני המדינות . רק במקומות מועטים מחד רק העיקר מה שחולק עמו איכו אלא מסברת נפשו ומי שהחיר לו לחלוק על הקאר"ו יל"ו התיר ג"כ לחחר לחלוק על סברותיו ועל מנהניו:

ולמה מזכירין דברי היחיד. כלומר שכיון שבכל מקום יחיד ורכים הלכה כרכים הוזכרו דברי למה היחידים כין המרוכים שאם יראו ב"ד דכרי היחיד כגון האמוראים שפסקו הלכות וכשרואים טעם היחיד יכולין לפסוק כמותו שאם נשתקעו דבריו לא היו האמוראים יכולין לחלוק בהריא עם התנאים שהיו גדולים מהם בחכמה ובמנין ועל סמך זה יכולין לפסוק כדבריו שכבר אמרה תורה אחרי רבים להטות ואע"ג שלא נתקכלו דכרי היחיד בזמן ראשון ולא הסכימו רבים עמו כשיבוא דור אחר ויסכימו דכים לטעמו יהי הלכה כמותם שכל התורה נאמרה כן למשה פנים לטמא ופנים לטהר ואמרו לו עד מתי נעמוד על הכירור. ואמר להם אחרי רבים להטות מיהו אלו ואלו דכרי אלהים

16. R' Chaim Loew brother of Maharal

## 17. Emes L'Yaakov R' Yaakov Kamenetsky (1891-1986)

#### א׳. א׳. וידבר גו׳ כשנה השנית לצאתם מארץ מצרים לאמר שאו את ראש וגו׳.

הנה המנין הזה, כנראה מסדר השבטים שמנה את גד אחד ראוכן ושמעון, היה כיחוד כדי לסדר את ענין הדגלים. ולכאורה תמוה, הלוא תיכף כשיצאו כני ישראל ממצרים יצאו בני ישראל על צבאותם וכדכתיב [שמות י״ד פ״ח]: וכני ישראל יוצאים כיד רמה, וכן [שם י"ג פי"ח]: וחמשים בני ישראל וגו׳, הדי שלא יצאו כעבדים הבורחים מאדוניהם אלא כעם חפשי, ואמאי המתינו מלסדר את הדגלים שנה תמימה, אתמהה!

אלא שבאמת ענין הדגלים לכאורה הוא פירוד הלבבות, כי זה ודאי שכל צבע יש בו איזה סמל מיוחד<sup>1</sup>, וכן הציורים שהיו על כל דגל ודגל<sup>2</sup>, הלא זה ציין כי כל שבט ושבט יש לו תכונה או שאיפה מיוחדת - ומטרת האחד שונה ממטרת השני. ונמצא כי לכאורה הדגלים גרמו לפירוד הלכבות. אלא מכיון שהיה לכולם מרכז אחד, והיינו המשכן, וכולם חונים מסביב למשכן, אין זה גורם לפרוד אלא כל א' עומד על משמרתו המיוחדת לו ואין כאן שום פירוד, וכמו באדם - וכי מפני שהאזנים נבראו לשמוע והעינים לראות וכי תעלה על דעתך שתהיה ביניהם פירוד ומחלוקת, וכמו כן באומה,



מכיון שכולם מדוכזים לנקודה מדכזית אחת אם כן אין חשש פרוד ומחלוקת, ולפיכך כל זמן שלא הוקם המשכן ולא היה עדיין מדכז רוחני אז היתה כל האומה חטיבה אחת ודגל א׳ לכולם, משא״כ אחר שהוקם המשכן כי אז אין שום חשש לדגלים, ולפיכך אחר שבחדש הראשון בשנה השנית הוקם המשכן התחילו להתעסק בדגלים בא' לחדש השני בשנה השנית, ונכון.

## בני אדם שוין, זה עוסק בתורה ועמלה כל היום, וזה פורש עצמו לעבודה226, וזה לגמילות חסרים, והכל לשם שמים. וגם

בתורה עצמה אין כל דרך לימוד שוה. וגם במעשה המצוות איתא בפרק כל כתבי (שבת קיח,ב) 'אבוך במאי זהיר טפי', והיה מר זהיר במצות שבת ומר במצות ציצית<sup>227</sup>. והרי זה כדאיתא בירושלמי סוף פרק א׳ דקירושין על המשנה 'כל העושה מצוה אחת מטיבין לו ומאריכין לו ימיו ונוחל את הארץ '228 אמר ר"י ב"ר בון, מי שייחד קו מצוה ולא עבר עליה מעולם. ובמכילתא פרשת בשלח (ד"ה ויאמינו בה' ובמשה עבדו) תניא ׳כל העושה מצוה אחת באמנה'229 וכו'. ועיין מה שכתבתי בספר דברים (ו, א-ג). וכן בגמילות חסדים אין כל העוסקים שוין בהליכות עולמם.

ואם כא אדם לשאול 'איזו דרך ישרה שיבור לו׳ בדרך לימודו<sup>230</sup>, או במה להיות זהיר טפי 231, על זה אמר קהלת "והלך בדרכי לבך" - מה שלבו נמשך אחריו ברור שמזלו חזי כי זה ענין טוב לפי כח נפשו. ועל זה קאמר<sup>232</sup> יאו בדרך שתרצה׳233 - אפילו מה שאינו בכלל מצוות התורה כלל, רק שהוא עושה לשם שמים ובדביקות באלהיו הרי זה טוב<sup>234</sup>, על זה כתיב "ולא תתורו אחרי לבככם", שלא



תחפשו מצוות חדשות מה שאינן על פי התורה ולא נכללו במצות ציצית שבה בכללו תרי"ג מצות ה', ולא יותר מהמה. ועל זה סיים המקרא "אני ה' אלהיכם אשר הוצאתי אתכם מארץ מצרים להיות לכם לאלהים", דבארץ מצרים עוד לא קבלו תורה ומצוות, ולא ידעו באמת מה המה, כי אם איזה גדולי הדור שהיו מקובלים מאכרהם יצחק ויעקב שעשה אברהם אבינו את כל התורה, אבל בדרך כלל נשתכחה תורה זו מדעת המון רבה, ומי שהיה ירא ה׳ וחפץ בעבודתו היה עובד ה׳ בדרך שראה בשכלו טוב ויפה. אבל מעת שיצאו ממצרים הנחיל הקב"ה תורה ומצוות ודוקא מצוות אלו ולא יותר<sup>235</sup>.

## 18. Netzív R' Naftali Tzvi Yehuda Berlin (1816-1893)

אלא כך הענין, דקשה לשון "ולא תתורו" דמשמעו מלשון (לעיל יג,כה) ״מתור הארץ" - חיפוש ענין חדש, ויותר נוח היה אי כתיב ׳ולא תלכו אחרי לבבכם׳ והיה משמעו יפה ׳זו מינות׳219 - שהלב נמשך אחריו, ולמה נאמר "ולא תתורו". על זה יישב רבי ישמעאל 220 עוד כוונה באזהרה

והלך שם) "והלך היינו, דשלמה אמר (קהלת שם) בדרכי לבך", והתנא מפרש כל אותו מקרא "שמח בחור וגו" לשם מצוה, והכי פירשו במדרש קהלת, וזהו דעת ריש לקיש בגמרא שבת (סג,ב)221 'עד כאן לדברי תורה'222, ופירש רש״י 223 ׳שמח בתלמודך, למוד משמחה ומטוב לב'224.

ונמצא פירוש "והלך בדרכי לבך" 225 - לפי שאין הילוך עבודת ה' בתמידות של כל

#### 19. Berachos 27b

בא לפני רבן גמליאל א״ל תפלת ערבית רשות או חובה א״ל חובה א״ל והלא ר׳ יהושע אמר לי רשות א״ל המתן עד שיכנסו בעלי תריסין לבית המדרש The same student came before Rabban Gamliel and said to him: Is the evening prayer optional or obligatory? Rabban Gamliel said to him: Obligatory. The student said to Rabban Gamliel: But didn't Rabbi Yehoshua tell me that the evening prayer is optional? Rabban Gamliel said to the student: Wait until the "masters of the shields," a reference to the Torah scholars who battle in the war of Torah, enter the study hall, at which point we will discuss this issue.



20. Eín Aya R' Avraham Yítzchak Kook 1865-1935

ה. המתן עד שיכנסו בעלי תריסין. יש מלחמת מגן ומלחמת תגרה. מלחמת תגרה מכוונת להפיל האויב ולאבדו, מלחמת מגן תגרה. מלחמת תגרה להחזיק מעמד עצמו. כן הדיעות הרעות כשנלחמים עליהן צריכים לצאת במלחמת תגרה לאבדן עד היסוד לבל ירעילו בארסן. אבל דברי תורה, שגם האוסרים כהמתירים הם דברי אלהים חיים הם¹, רק שכ״א מחוייב להחזיק בדעתו שהיא לפי דיעו מכוונת לאמתה של הלכה לעשות מעשה כמותה, ע״כ אינה כ״א מלחמת מגן, למצא מעמד למעשה ע״פ דעתו אע״פ שגם דעת זולתו היא דעה שלמה וממקור קדוש היא נובעת, ע״כ נקראו ת״ח המתעסקים באלו הויכוחים ״בעלי תריסין״, תופסי מגן.

#### **For Further Reading:**

"Elu Va-Elu Divrei Elokim Hayyim: Halakhic Pluralism and Theories of Controversy" by Rabbi Michael Rosensweig, Tradition 26:3, 1992

"The Dynamics of Dispute" by Rabbi Zvi Lampert

Eilu V'Eilu, Rav Herschel Schachter, http://www.aishdas.org/articles/rhsEilu.pdf

The Opinion Pages

## Leave Your Safe Spaces: The 2017 Commencement Address at Hampden-Sydney College

Bret Stephens

ON CAMPUS MAY 15, 2017

This commencement address was delivered on May 14, 2017, to the graduating seniors of Hampden-Sydney College, an all-men's school in southern Virginia.

Members of the class of 2017: congratulations.

Very soon, you will hold in your hands the diploma of a great and storied college. Very soon, you'll be gone from this gorgeous campus; this nurturing, stimulating, protective environment — a place that, in a manner of speaking, has been your safe space for these past few years.

So let me ask you: Are you ready — really ready — to leave this safe space?

I've been thinking about safe spaces a lot lately. For those of you with the good fortune never to have heard the term, a "safe space" is not, as you may suppose, a concrete-reinforced room where you can ride out a tornado. It isn't a bulletproof car, either.

Instead, a "safe space" denotes a place, usually on campus, where like-minded people — often sharing the same race, gender, sexual orientation or political outlook — can spend time together without having to encounter the expression of any ideas or opinions that they do not endorse.

Here's an example. In the fall of 2014 a student at Brown University got wind that her school was going to host a debate between two women, one a feminist and the other a libertarian, on the subject of campus sexual assault.

The student feared that exposure to such a debate could be "damaging" to people in the audience, some of whom might find their experiences of sexual assault "invalidated" by what the debaters had to say.

So the student organized a "safe space." As described by the essayist Judith Shulevitz in The New York Times, the space was a room "equipped with cookies, coloring books, bubbles, Play-Doh, calming music, pillows, blankets and a video of frolicking puppies, as well as students and staff members trained to deal with trauma."

Now that sounds harmless enough. And if such a space offered comfort to the people who used it, so much the better.

But the story of safe spaces doesn't end there, unfortunately. As Shulevitz noted in her essay, "once you designate some spaces as safe, you imply that the rest are unsafe. It follows that they should be made safer."

That's an important insight. It shows how easily an impulse to shield and protect the vulnerable quickly becomes a desire — and then a demand — to impose a particular concept of "safety" on others, whether they want it or not.

After all, if a college or university should accept the principle of a "safe space" in a single designated room, why should that same principle not extend to the classroom, the lecture hall, dormitories, college newspapers, chat rooms, social media and so on?

If we want to accommodate the sensitivities of our fellow students, shouldn't that accommodation extend not only to what we say around them, but also to what we say anywhere — or what we *allow* to be said anywhere?

And if it is not O.K. to say certain things, anywhere, should we even think them? Wouldn't we be better off if the ideas that can hurt people's feelings or trigger their anxieties never even popped into our heads in the first place?

I'm sorry to say that the process I'm describing — Orwellian though it seems to me, in that it turns supposed victims into moral bullies — is increasingly becoming a dominating fact of life on colleges and universities across America.

In the name of being "safe," it is becoming increasingly difficult for campus administrators to guarantee the physical safety of controversial visiting speakers.

In the name of being "safe," the job security of professors and administrators has been put at increasing risk — lest they espouse, teach or merely fail to denounce a point of view that contradicts the political certitudes of the moment.

In the name of being "safe," students with traditional religious values or conservative political views now feel decidedly unsafe about expressing their views on campus.

And in the name of being safe, we are gravely jeopardizing the central task of any serious liberal education, which is not — or not merely — the transmission of knowledge.

It is, rather, the cultivation of a certain kind of spirit: a passion for inquiry; an insistence on asking hard questions and challenging received wisdom; a reveling in argument; a productive tension between self-confidence and self-doubt; a robust faith in the ultimate attainability of truth; and a humble acceptance that our understanding of the truth will almost always be something less than complete.

This is what education is, or ought to be, about. This is how we educate young men and women toward the moral and political responsibilities of democratic self-rule. This is how we lay the conditions for scientific and social progress. This is how we lay sturdy foundations for a truly civil society. Thomas Jefferson said it best in his first Inaugural Address: "Error of opinion may be tolerated where reason is left free to combat it."

Let me repeat that, so that you may commit the words to memory: "Error of opinion may be tolerated where reason is left free to combat it." When you can't speak freely, sooner or later it becomes difficult to think clearly. God did not give you a mouth in order to keep it shut. And the Constitution does not include a Bill of Rights so that we may refrain from exercising our rights.

This should be a standard for every free society — and for every great college and university.

From everything I have read about Hampden-Sydney, this is the education you have received here. I hope you use it well. But I need to level with you: You'll be facing an uphill battle.

Across the country, hundreds of thousands of your peers are also celebrating their commencements, receiving their diplomas, starting out in the world. But not all of their educations have been liberal in the truest sense of the word.

Instead of being educated to a cultured skepticism, too many have been educated to a fervent certitude. Instead of embracing, or at least respecting, heterodox or unsettling ideas, they prefer to retreat into settled convictions. Instead of wanting to engage controversial discussions, they'd just as soon shut them down.

And instead of wanting to emerge at last from the cocoons of their "safe spaces," they want to extend the domain of those spaces into the next stages of their lives.

Now, don't get me wrong: The "they" in those sentences consists, for the most part, of nice, well-intentioned, intelligent, hard-working and often high-achieving people.

They just happen to *know* that truth and virtue are on their side. They are convinced that any difference of opinion on matters they hold dear isn't simply an error of reasoning but an affront to human decency. They believe they are entitled to denounce the people with whom they disagree as knavish ignoramuses. And they believe that it is imperative to keep a very safe distance between themselves and the ideas that so disturb them.

Today, we live in a world that makes it easy to continue inhabiting these safe spaces, above all when it comes to politics, public policy and ideology.

On social media, you follow, share, "like" and retweet the people you agree with — while you ignore, unfriend, remove or block those you don't.

If you're a conservative news junkie, Fox News is your safe space, even if you'd probably never call it that. You can watch it for days — indeed, weeks, months and years — on end without ever encountering a persuasively contrary opinion, at least one that isn't instantly derided as unworthy of serious consideration. If you're a liberal, it's the same story on MSNBC.

When you open the op-ed pages of a newspaper, you'll turn first to the columnist with whom you already know you're likely to agree, so that

you can see your already-correct opinions repeated and ratified once more. As for the writers with whom you disagree — whether it's Krugman or Stephens, Kristof or Krauthammer — you've already concluded that they're idiots or liars, so you'll either skip over them or read them with smirking disdain.

And so it goes. We all believe that the system of checks and balances is a good idea for a well-functioning and prudent government. But where are the checks and balances in our own thinking — the check that whispers, "You could be wrong"; the balance that suggests, "There's another way of thinking about it"?

This is what I fear we are at risk of losing in America today. Too many of our schools are producing students who have never learned properly to engage, understand or accept an alternative point of view. Too many of our citizens want to hear only from the people whose views they already share, and who will never change their minds about a thing. And too many of our media outlets see no problem in catering exclusively to these increasingly narrow and illiberal tastes.

We worry a lot these days about political polarization, the unpleasant choices such polarization leaves us with at the ballot box, its effects on what used to be our common values, our shared sense of nationhood. What we fail to recognize is that this polarization is a result of us getting exactly what we want — only to rue the consequences.

A month ago, I chose to do my small part in trying to swim against this particular current. After 16 productive and happy years as a conservative writer with the staunchly conservative editorial page of The Wall Street Journal, I decided to switch teams to the mostly liberal editorial page of The New York Times.

In case you're wondering, my opinions are just as conservative, reactionary and antediluvian as they've always been. My salary is pretty much the same. And, no, I wasn't pushed out of my last job.

But I did have a gnawing sense that it was time to stop talking to my own side, preaching to my own choir. I wanted to write for an audience that might not be wholly receptive — and might even be openly hostile — to what I have to say.

In short, I thought it was time to leave my own safe space: to take the gamble that I might be able to sway readers not always inclined to agree with me, and to accept the possibility that they, in turn, might sway me.

Has it been fun? Yes. Has it been rough? A bit. Has it been worth it? Ask me again in a few years. But I'm optimistic.

So here's my advice to you: Get out of your own safe spaces. Define what your intellectual comfort zone is — and leave it. Enhance your tolerance for discordant voices. Narrow your criteria for what's beyond the pale. Read the authors or watch the talking heads with whom you disagree. Treat those disagreements as a whetting stone to sharpen your own arguments. Resist the temptation to call people names.

By all means master the art of being pugnacious in argument — but as a pugnacious dialogian, not a petulant didact.

Go beyond that. Befriend your intellectual adversaries. Assume that they're smart, that their motives are honorable and that they are your fellow travelers in a quest to better understand a common set of challenges. Master the civilized art of agreeable disagreement. Try to remember that words are not weapons, and that politics is not warfare, and debate is not a death sport. Learn that — in politics no less than in marriage — it's a bad idea to go to bed angry with one another. Have an argument, then have a drink, together.

Members of the class of 2017: Do not close your ears to opposing points of view. Otherwise you cannot learn. Do not foreclose the possibility that you might change your mind. Otherwise you cannot grow. Do not lose sight of the fact that you are not in possession of the whole and only truth. Otherwise you will fail to notice your mistakes, and so suffer their consequences.

Above all, do not forget that the world would be a duller and darker place if everyone thought as you did, and if all our thoughts were safe ones, and if there were nothing to bestir our minds, and inflame our senses, and rouse our consciences, and churn the warm but too-placid waters in which we swim at our own peril.

Safe spaces, physical and intellectual, are for children. You are grown-ups now. If your diplomas mean anything, it's that it is time you leave those spaces behind forever.

 ${\it I invite you to follow me on Twitter (@BretStephensNYT) and Facebook.}$